
International Journal of the Malay World and Civilisation 14(1), 2026: 20 – 34
(https://doi.org/10.17576/jatma-2026-1401-02)

Antara Moden dan Tradisi: Persepsi Generasi Z Sama-Bajau terhadap Warisan Budaya Tidak 
Ketara

Between Modernity and Tradition: Gen Z Sama-Bajau: Perception of Intangible Cultural Heritage

Rosmah Derak1, Noorafini Kassim1, Saidatul Nornis Mahali1*, Junaidah Januin1, Shaffarullah Abd 
Rahman1 & Sanen Gerard Marshall1

1Pusat Penataran Ilmu dan Bahasa, Universiti Malaysia Sabah

*Pengarang koresponden: saidatul@ums.edu.my

Received: 31  October 2025; Accepted: 10 Disember 2025

ABSTRAK 

Penerusan warisan budaya tidak ketara jarang sekali dibincangkan terutama yang melibatkan generasi Z. Pengetahuan 
dan penerimaan generasi Z etnik Sama-Bajau diketengahkan melalui makalah ini untuk meneliti sejauh mana tahap 
pengetahuan dan penerimaan generasi ini terhadap muzik dan seni persembahan sebagai warisan budaya tidak ketara 
yang diwarisi turun temurun. Kajian ini adalah kajian kuantitatif yang melibatkan reka bentuk tinjauan deskriptif 
untuk mengukur tahap pengetahuan dan tahap penerimaan mereka. Persampelan rawak mudah telah digunakan 
untuk mendapatkan data dan seramai 205 orang responden dipilih melalui kerjasama bersama dengan jawatankuasa 
komuniti Sama-Bajau di daerah Kota Belud dan Tuaran. Instrumen kajian berbentuk soal selidik berstruktur yang 
merangkumi dua bahagian utama iaitu tahap pengetahuan (8 item) dan tahap penerimaan (10 item), masing-masing 
diukur menggunakan skala Likert lima mata (1 = sangat tidak setuju hingga 5 = sangat setuju). Kesahan kandungan 
soal selidik telah disahkan oleh tiga orang pakar dalam bidang budaya dan pendidikan. Kajian rintis yang dijalankan 
ke atas 50 orang responden dengan nilai Cronbach’s Alpha melebihi 0.85 menandakan kebolehpercayaan yang tinggi. 
Proses pengumpulan data diperoleh dengan dua kaedah iaitu edaran bersemuka di pusat komuniti yang terlibat dan 
edaran secara dalam talian melalui google form. Dapatan kajian menunjukkan generasi Z Sama-Bajau memiliki 
tahap pengetahuan yang berada pada tahap sederhana hingga tinggi terhadap warisan budaya tidak ketara mereka. 
Tahap penerimaan lebih menonjol berbanding tahap pengetahuan terhadap muzik tradisi dan seni persembahan etnik 
berdasarkan data yang diperoleh. Hal ini menunjukkan generasi Z mempunyai tahap kesedaran terhadap kepentingan 
menjaga warisan budaya etnik meskipun dari aspek praktikal dan penglibatan mereka secara langsung terhadap 
kegiatan budaya tersebut masih lagi terbatas. Kajian ini penting agar kelangsungan dan kelestarian warisan budaya 
tidak ketara Sama-Bajau dapat dipelihara dan tidak pupus akibat kepesatan teknologi yang banyak mempengaruhi 
kehidupan generasi Z Sama-Bajau pada masa kini. 

Kata Kunci: Warisan budaya tidak ketara, pengetahuan, penerimaan, generasi Z, etnik Sama-Bajau 

ABSTRACT

The maintenance of intangible cultural heritage is seldom addressed, particularly with reference to Generation Z. In 
response to this gap, the present paper emphasises the knowledge and acceptance of intangible cultural heritage among 
Generation Z within the Sama-Bajau ethnic group. Specifically, it aims to investigate the extent of this generation’s 
understanding and appreciation of music and the performing arts as intangible cultural heritage that is transmitted 
across generations. To achieve this objective, a quantitative methodology was utilised, employing a descriptive survey 
design to assess participants’ knowledge and acceptance levels. Simple random sampling was adopted for data 
collection, resulting in the selection of 205 respondents in collaboration with Sama-Bajau community committees in the 
districts of Kota Belud and Tuaran. The research instrument comprised a structured questionnaire with two principal 
sections: knowledge (eight items) and acceptance (ten items), each measured using a five-point Likert scale (1 = strongly 
disagree to 5 = strongly agree). Importantly, content validity was established by three experts in the fields of culture 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   20 27/01/2026   09:47



21Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

and education. Furthermore, a pilot study involving 50 respondents produced a Cronbach’s alpha exceeding 0.85, 
thereby indicating a high level of reliability. Data collection was conducted through two methods, namely face-to-face 
distribution at participating community centres and online distribution via Google Forms. The findings indicate that 
Sama-Bajau Generation Z possess moderate to high levels of knowledge regarding their intangible cultural heritage. 
Notably, the acceptance of traditional music and ethnic performing arts was found to be stronger than knowledge. Based 
on these results, it can be inferred that Generation Z is aware of the importance of safeguarding their ethnic cultural 
heritage; however, their practical engagement and direct participation in such activities remain limited. In conclusion, 
this study is crucial for ensuring the continuity and sustainability of Sama-Bajau cultural heritage, particularly in light 
of the rapid technological advancements that significantly influence the lives of the current Sama-Bajau Generation Z.

Keywords: Intangible cultural heritage; knowledge; acceptance; Generation Z; Sama-Bajau ethnic group.

PENGENALAN

Isu-isu tentang pelestarian warisan budaya sama ada 
budaya ketara mahupun budaya tidak ketara telah 
lama dibangkitkan oleh pelbagai pihak di seluruh 
negara misalnya, isu kepupusan budaya tradisi 
komuniti Orang Asli di Semenanjung Malaysia 
yang telah diusulkan sejak tahun 2014. Masyarakat 
ini juga menerima tempias pemodenan yang 
menyebabkan generasi mudanya menyisihkan tradisi 
silam milik mereka. Sejak tahun 2016, telah dikesan 
kemerosotan pementasan Wayang kulit; Nyanyi-tari 
Boria. Demikian juga dengan pementasan budaya 
Mek Mulung, Menora, Main Puteri, Mak Yong 
dan lain-lain seni-tari yang berhadapan dengan isu 
ketiadaan pelapis dalam kalangan generasi muda. 
Kemudiannya nyanyi-tari di wilayah Borneo turut 
didapati berhadapan dengan ancaman peminggiran 
dan kurangnya maklumat serta ketiadaan pelapis 
untuk meneruskan warisan budaya berkenaan. 
Antaranya nyanyi-tari Bebayuh, Nyivanpehmung, 
Kanjet, dan Sumirid (Lena Farida et al. 2023).

Di negeri Sabah, etnik Sama-Bajau turut 
berhadapan dengan masalah kurangnya pelapis 
dalam kalangan generasi muda yang mempelajari 
dan mewarisi warisan budaya tidak ketara seperti 
muzik dan seni persembahan. Malah, warisan budaya 
tidak ketara ini sudah menunjukkan tanda-tanda 
kepupusan dan wujud kebimbangan dalam kalangan 
etnik Sama-Bajau terutama dalam memastikan 
penerusan dan kelangsungan warisan budaya tidak 
ketara mereka (Lena Farida & Mohd Kipli 2017). 
Perkembangan media sosial sedikit sebanyak telah 
memberi kesan kepada warisan budaya sesuatu 
kaum dan etnik yang terdapat di Malaysia terutama 
dalam aspek penerimaan dan pengetahuan generasi 
Z terhadap perwarisan warisan budaya yang menjadi 
identiti mereka (Natasha & Zuliskandar 2020). 
Torus (2025) berpandangan akses terhadap budaya 

global begitu mudah didapati dalam media sosial 
menyebabkan generasi Z lebih mudah mengetahui 
hiburan dari luar negara berbanding dengan warisan 
budaya mereka yang diwariskan secara turun 
temurun. Lanny et al. (2021) mengatakan generasi 
muda yang terdedah dengan pengaruh teknologi dan 
budaya Barat/budaya luar menyebabkan mereka 
kurang meminati warisan budaya tidak ketara. Selain 
itu, Rabiatul Addawiah et al. (2024) berpandangan 
kekurangan pengetahuan terhadap budaya dan 
kepentingan menjaga warisan budaya merupakan 
faktor penyebab kepada hilangnya minat generasi 
muda untuk mempelajari, menghargai, melibatkan 
diri serta mempraktikkan warisan budaya tidak 
ketara dalam kehidupan mereka. 

Kepekaan terhadap upaya pemerkasaan warisan 
budaya tidak ketara ini perlu ditangani segera 
kerana perubahan sikap para pewaris setiap warisan 
berkenaan semakin memudar. Hal seumpama 
ini merupakan suatu penjajahan minda secara 
psikologi kerana generasi muda menganggap semua 
warisan budaya tradisi sama ada ketara atau tidak 
ketara sebagai suatu warisan yang berlawanan 
sifatnya dengan kepesatan teknologi hari ini. 
Justeru, Burhanuddin (2015) menjelaskan tentang 
keperluan untuk mewariskan budaya melalui proses 
transmission of culture iaitu proses pembudayaan 
melalui pewarisan budaya dari satu generasi ke 
generasi agar warisan budaya tidak ketara ini terus 
lestari dan kekal zaman berzaman. Berpandukan 
jumlah dokumentasi yang sangat terhad terhadap 
warisan tradisi budaya tidak ketara yang berkaitan 
dengan penerusan tradisi oleh generasi Z Sama-
Bajau, maka kajian ini dilakukan untuk meneliti 
sejauh mana tahap pengetahuan dan penerimaan 
generasi Z Sama-Bajau terhadap warisan budaya 
tidak ketara khususnya yang berkaitan dengan 
muzik tradisi dan seni persembahan etnik ini. 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   21 27/01/2026   09:47



22	 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

WARISAN BUDAYA TIDAK KETARA DAN 
GENERASI Z

Warisan budaya adalah cerminan jati diri dan 
simbol kepada masyarakat pengamalnya dan juga 
negara yang diduduki (Mohd Yuszaidy et al. 2011). 
Warisan budaya juga adalah ekspresi cara hidup 
yang dibangun oleh sesuatu komuniti dan diwarisi 
dari satu generasi ke generasi (Nor Azan et al. 2016). 
Warisan budaya di Malaysia terbahagi kepada 
warisan budaya ketara dan warisan budaya tidak 
ketara. Dalam Akta Warisan Kebangsaan, 2005 
(Akta 645) yang dinaungi oleh Jabatan Warisan 
Negara, kerajaan Malaysia komited melindungi 
warisan budaya tidak ketara sesuai dengan matlamat 
untuk memulihara, memelihara dan mengekalkan 
warisan negara melalui kaedah dokumentasi, 
kajian penyelidikan dan pengembangan ilmu. Bagi 
merealisasikan usaha ini empat cawangan yang 
berkaitan dengan kegiatan budaya telah ditubuhkan 
iaitu adat dan budaya, seni dan persembahan, bahasa 
dan persuratan serta seni halus dan kraf (https://www.
heritage.gov.my) untuk kelestarian warisan budaya 
tidak ketara (intangible heritage) daripada terus 
terancam dan pupus. Warisan budaya tidak ketara 
boleh didefinisikan sebagai kegiatan budaya yang 
terhasil daripada idea dan ciptaan manusia untuk 
mengisi kehidupan mereka dan kegiatan budaya 
ini boleh diwariskan dari satu generasi kepada satu 
generasi. Dengan kata lain, warisan budaya tidak 
ketara seperti tradisi lisan, seni persembahan, seni 
muzik, seni mempertahankan diri, nyanyian ini 
boleh dipelajari daripada pakar yang berpengalaman 
dan mempunyai pengetahuan dalam kegiatan 
budaya tersebut dalam usaha pelestarian budaya 
tidak ketara (Mohd Yuszaidy 2018). 

Muzik tradisi dan seni persembahan adalah 
satu bentuk kegiatan budaya dan warisan budaya 
tidak ketara yang dimiliki oleh setiap anggota 
masyarakat yang diwarisi secara turun temurun. 
Di negeri Sabah, kepelbagaian etnik telah menjadi 
sumber kekayaan warisan budaya yang menjadi 
simbol dan identiti setiap etnik yang menghuni 
negeri tersebut. Kekayaan budaya ini diamalkan 
oleh para pendukungnya dan menjadi amalan yang 
diwarisi turun temurun. Warisan budaya tidak 
ketara yang berkaitan dengan muzik tradisi dan seni 
persembahan yang dimiliki oleh etnik Sama-Bajau 
di kawasan Pantai Barat Sabah seperti Kota Belud 
dan Tuaran amat signifikan dalam kehidupan etnik 
Sama-Bajau. Mereka memiliki warisan budaya tidak 
ketara seperti muzik betitik (bertitik), nget biula 

(menggesek biola), tarian runsai, tarian limbai dan 
nyanyian kalang, syair, isun-isun dan bua bua. Etnik 
Sama-Bajau dan Bajau Samah merupakan istilah 
yang digunakan untuk merujuk kepada kelompok 
etnik di kawasan Pantai Barat Sabah yang menetap di 
Kota Belud, Tuaran, Papar, Kota Kinabalu. Memetik 
pendapat Saidatul Nornis Mahali (2008: 60), istilah 
Sama kebiasaannya merujuk kepada kelompok 
sesama orang Bajau untuk merujuk kepada orang 
Bajau sedangkan istilah Bajau digunakan oleh 
individu yang bukan dalam kelompok orang Bajau. 
Selain itu, panggilan ini juga berasaskan kepada 
lokasi penempatan sehingga wujud panggilan Bajau 
Kota Belud, Bajau Tuaran, Bajau Papar dan Bajau 
Semporna. 

Muzik betitik yang melibatkan alat muzik seperti 
gong, kulintangan, bebandil dan gendang merupakan 
nadi budaya yang mengikat komuniti etnik Sama-
Bajau dengan akar budaya mereka dan selalunya 
acara ini dipersembahkan pada majlis perkahwinan 
dan aktiviti kebudayaan (Mohd Hassan et al. 2024). 
Persembahan betitik dalam majlis perkahwinan  
biasanya diikuti oleh persembahan tarian tradisi 
Sama-Bajau seperti runsai, limbai dan nyanyian 
isun-isun yang disertai dengan muzik biola (nget 
biula) dan dipersembahkan oleh etnik Sama-Bajau 
yang berkemahiran. Kebanyakan yang terlibat dalam 
aktiviti kebudayaan ini terdiri daripada golongan 
dewasa dan sudah berusia. Manakala tarian limbai 
pula sering dipersembahkan oleh golongan muda 
etnik Sama-Bajau semasa menyambut ketibaan 
pengantin lelaki yang diarak ke rumah pengantin 
perempuan dalam majlis perkahwinan. 

Warisan budaya tidak ketara ini bagaimanapun 
terpaksa bersaing dengan muzik moden yang mudah 
diperoleh oleh generasi Z Sama-Bajau di internet 
sama ada dari YouTube, Tik Tok, Instagram, Twitter 
dan Facebook. Generasi Z sering dikaitkan dengan 
generasi yang celik teknologi kerana terdedah 
dengan teknologi sejak lahir lagi (Tapscott 2008). 
Generasi ini lahir antara tahun 1995 hingga tahun 
2012 (Twenge 2023), 1997 hingga tahun 2012 (Torus 
2025), 1998 hingga tahun 2009 (Tapscott 2008), 
1995 hingga 2010 (Katz et al. 2022; Jamiah Manap 
et al. 2015). Di Malaysia, generasi Z merujuk kepada 
individu yang lahir antara tahun 1995 hingga tahun 
2010 sebagaimana menurut Jamiah Manap et al. 
(2015). Perbezaan umur dalam pengelasan generasi 
Z menunjukkan perbezaan dalam kalangan pengkaji 
namun begitu jurang perbezaan tersebut tidak jauh 
berbeza. Gaidhani et al. (2019) menyebut generasi 
Z adalah generasi yang lahir dan dibesarkan dengan 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   22 27/01/2026   09:47



23Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

teknologi, digital-centric sehinggakan teknologi 
telah menjadi identiti dan kehidupan mereka. Katz 
et al. (2022) mengatakan generasi Z ini adalah 
generasi yang terlalu bergantung kepada peranti 
digital untuk mendapatkan hiburan, berkomunikasi 
dan mendapatkan maklumat. 

Peralihan generasi Z yang celik teknologi ini 
menyebabkan kegusaran dalam kalangan generasi 
sebelumnya. Hal ini demikian kerana pergantungan 
kepada teknologi dan media sosial untuk berhibur dan 
bersosial memberi impak besar kepada pengetahuan 
dan penerimaan mereka terhadap warisan budaya 
tidak ketara. Pengaruh globalisasi terhadap warisan 
budaya tidak ketara ini juga menyebabkan generasi 
Z Sama-Bajau lebih banyak menerima muzik luar 
sebagai hiburan kerana mudah diakses berbanding 
dengan akses kepada muzik tradisi dan seni 
persembahan seperti betitik, nget biula, runsai, 
limbai dan nyanyian isun-isun, kalang, bua bua dan 
syair yang jarang dipersembahkan kecuali ketika 
majlis perkahwinan atau majlis kebudayaan etnik. 
Perkara ini menjadi cabaran besar kepada generasi 
Z Sama-Bajau untuk mengetahui dan seterusnya 
melibatkan diri secara langsung dalam kegiatan 
budaya etnik mereka. 

SOROTAN KAJIAN 

Kajian tentang pengetahuan dan penerimaan 
generasi Z terhadap warisan budaya tidak ketara 
kurang mendapat tempat dalam kalangan pengkaji. 
Meskipun demikian, masih terdapat beberapa kajian 
berkaitan dengan topik berkenaan telah dilakukan. 
Antaranya, kajian yang dilakukan oleh Mohd 
Yuszaidy et al. (2017) yang meneliti penggunaan 
gajet dalam kalangan generasi Z. Kajian ini turut 
meneliti pengetahuan generasi Z mengenai warisan 
budaya ketara dan warisan budaya tidak ketara 
dalam penggunaan teknologi. Kajian menyimpulkan 
kehidupan generasi Z sememangnya bergantung 
penuh kepada teknologi dan penggunaan gajet. 
Mereka cenderung kepada pembelajaran secara 
maya kerana ia lebih menarik dan interaktif. 
Pengisian tentang warisan budaya secara digital 
sangat membantu generasi Z untuk mempelajari dan 
mengetahui warisan budaya ketara dan tidak ketara. 
Kajian ini turut menegaskan bahawa aplikasi secara 
digital sangat penting untuk diketengahkan seiring 
dengan kecanggihan teknologi kini. Pembelajaran 
secara maya dilihat mampu menyuntik minat 
generasi Z yang sentiasa mencari sumber rujukan 
daripada internet. Oleh itu, keperluan untuk 

pembelajaran tentang warisan budaya perlu 
diusahakan dengan membina portal warisan budaya 
yang interaktif sifatnya dan bersesuaian dengan 
keperluan generasi Z yang kurang melibatkan diri 
secara langsung dengan kegiatan budaya. 

Dikir barat di Kelantan turut mendapat perhatian 
Aizza Husna (2021) yang meneliti mengenai aspek 
penerimaan generasi Z terhadap muzik tradisi ini. 
Kurangnya pendedahan warisan budaya ini terhadap 
generasi Z di samping, pengaruh muzik moden yang 
telah mengambil alih muzik tradisi ini menyebabkan 
warisan seni ini hampir dilupakan. Walaupun begitu, 
didapati generasi Z masih mempunyai pengetahuan 
dan penerimaan yang tinggi terhadap dikir barat 
meskipun, pendedahan terhadap muzik moden 
begitu mendominasi kehidupan mereka. Para 
responden juga bersetuju bahawa dikir barat masih 
relevan untuk dipelajari dan diwarisi oleh generasi 
Z. Dengan demikian, usaha berterusan daripada 
penggiat seni sangat diperlukan agar kelestarian 
Dikir barat ini tetap terpelihara dan menjadi warisan 
budaya tidak ketara sejak berzaman di negeri 
Kelantan. 

Pemeliharaan dan pemerkasaan warisan 
budaya tidak ketara turut dilakukan oleh Liu 
Yuxiao & Khairul Azhar Mat Daud (2024). Mereka 
mengaplikasikan estetika visual yang menarik untuk 
meningkatkan pengiktirafan budaya, keaslian, 
dan penglibatan masyarakat terhadap penceritaan 
digital melalui media sosial. Mereka meneliti 
hubungan antara estetika visual dan tingkah laku 
promosi di media sosial yang dikonseptualisasikan 
sebagai penggunaan (consumption), sumbangan 
(contribution) dan penciptaan (creation) 
berdasarkan kepada kerangka Stimulus Organism-
Response (S-O-R) serta model hierarki reflektif 
- formatif. Hasil kajian ini merumuskan bahawa 
pemeliharaan dan pemerkasaan warisan budaya 
tidak ketara mampu ditingkatkan melalui interaksi 
pengguna dengan kandungan warisan budaya tidak 
ketara. Malah, mereka turut menyarankan agar 
kajian lanjutan yang melibatkan pengguna rentas 
budaya, elemen reka bentuk khusus budaya, serta 
kesan pengantara tambahan bagi memperdalam 
pengetahuan mengenai penglibatan visual dalam 
promosi warisan budaya digital dilakukan.

Nur Filzahruz Mohamad Sahi et al. (2025) 
pula menggunakan medium budaya popular yang 
memperkukuhkan identiti budaya masyarakat 
Negeri Sembilan, khususnya melalui pengungkapan 
Adat Perpatih dan warisan sejarah tempatan. 
Mereka memilih lagu WARIS, ‘This is Pilah’ 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   23 27/01/2026   09:47



24	 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

untuk menganalisis dan menilai peranan muzik 
kontemporari sebagai saluran penyampaian nilai 
dan naratif identiti kolektif. Kajian ini berhasil 
menemukan falsafah dan identiti budaya  masyarakat 
Negeri Sembilan yang tersirat di dalam lirik lagu 
berkenaan. Lagu ‘This is Pilah’  bukan sekadar 
produk hiburan tetapi berperanan juga sebagai 
wahana pendidikan budaya yang menyatukan 
elemen sejarah, agama dan adat dalam bentuk seni 
moden. Budaya popular melalui muzik seperti ini 
terbukti mampu menjadi medium efektif untuk 
memelihara warisan dan menyemai jati diri dalam 
masyarakat kontemporari khusus terhadap generasi 
Z yang lebih tertarik dengan peneguhan jati diri 
melalui elemen warisan budaya tidak ketara.

Salah satu warisan budaya tidak ketara etnik 
Sama-Bajau yang sering diketengahkan ialah 
Pertandingan Ratu Serimpak yang diadakan setiap 
tahun. Dalam pertandingan ini, ditampilkan warisan 
busana tradisi yang menjadi simbol budaya dan 
tradisi etnik ini yang, sekaligus memperlihatkan 
keunikan daripada aspek reka bentuk dan  warna. 
Kajian yang dilaksanakan oleh Rosmah Derak et 
al. (2025) itu diusahakan untuk mewajarkan ratu  
serimpak sebagai  simbol  budaya  dan  jati  diri  
etnik  Sama-Bajau di Sabah. Kajian ini merumuskan 
bahawa pertandingan ini merupakan usaha penting 
untuk memartabatkan  busana  etnik  Sama-Bajau 
selain dapat  memupuk kefahaman   generasi   
muda   etnik  Sama-Bajau  untuk   mengenal  dan 
mengetahui secara mendalam tentang warisan 
budaya mereka. Selain menjadi tarikan kepada 
pelancong dari dalam dan luar Sabah, pertandingan 
ini turut menjadi medium untuk memperkasakan 
pengetahuan warisan budaya ketara dan tidak ketara 
milik etnik ini. 

Kebanyakan kajian terhadap etnik Sama-
Bajau sebelum ini lebih tertumpu kepada pelbagai 
aspek antaranya, pembangunan nilai perubahan 
sosial dalam masyarakat Bajau (Yap 1990; 1993; 
1997), urbanisasi, perubahan dan pembangunan 
stratifikasi sosial etnik Bajau (Gusni 2005; 2008; 
2003). Penelitian tentang etnik Sama-Bajau juga 
mencakupi latar sejarah masyarakat Sama-Bajau 
(Saidatul Nornis Mahali 2012; Halina Sendera Mohd 
Yakin 2018), Adat kematian serta pandangan hidup 
dan kosmologi Bajau (Saidatul Nornis Mahali 2012; 
Halina Sendera Mohd Yakin 2013a), bahasa etnik 
Bajau (Saidatul Nornis Mahali 1999), sistem sosial 
masyarakat Sama-Bajau sama ada dalam aspek 
kepimpinan dan ekonomi (Saidatul Nornis Mahali 
2012) serta sistem budaya yang mencakupi budaya 

tradisi berbentuk benda dan budaya tradisi bukan 
benda atau juga dikenali sebagai warisan budaya 
ketara dan warisan budaya tidak ketara (Saidatul 
Nornis Mahali 2012; Halina Sendera Mohd Yakin 
2013b, 2008; Dayang Nadia & Humin Jusilin 2017).

Meskipun demikian, masih terdapat beberapa 
kajian berkait dengan warisan budaya tidak 
ketara seperti seni kraf, tradisi lisan, muzik dan 
persembahan telah diteliti oleh beberapa pengkaji 
antaranya ialah simbol tudung duang (Halina 
Sendera 2008), tradisi makan sirih (Dayang Nadia 
& Humin Jusilin 2017), runsai etnik Sama-Bajau 
yang menggabungkan elemen nyanyi-tari tradisi 
etnik Sama-Bajau (Hanafiah Diman 1991), tarian 
igal-igal (Norshahira Abdul Said & Leng Poh Gee 
2024), isun-isun dan syair sebagai warisan budaya 
Bajau Kota Belud (Saidatul Nornis Mahali 2006, 
2015), persembahan ngalai/berasik yang menjadi 
ritual penyembuhan etnik Sama-Bajau (Lena Farida 
& Mohd Kipli 2017), aktiviti kebudayaan ratu 
serimpak sebagai simbol pengenalan identiti dan 
jati diri etnik Sama-Bajau (Rosmah Derak et al. 
2025), sambulayang (Halina Sendera Mohd Yakin 
& Saidatul Nornis Mahali 2021), lepa (Nadhirah 
Maulan et al. 2022) dan warisan budaya tidak ketara 
dalam etnik Ubian (Zulayti Zakaria et al. 2023). 
Walau bagaimanapun, kajian-kajian berkenaan lebih 
kepada kajian kontekstual terhadap etnik Sama-
Bajau sama ada yang berkaitan dengan aspek sejarah, 
politik, budaya, ekonomi serta sosial untuk tujuan 
pendokumentasian. Selain itu, terdapat juga usaha 
untuk memelihara warisan budaya tidak ketara etnik 
Sama-Bajau yang boleh dilihat melalui penyesuaian 
dan pengamalan berterusan terhadap budaya melalui 
inisiatif komuniti Sama-Bajau seperti penganjuran 
Festival Kebudayaan Rumpun Bajau Samah. 
Antaranya ialah pertandingan ratu serimpak yang 
dilihat berupaya untuk memperkenalkan aspek-
aspek budaya seperti pakaian, pelamin, kraftangan 
tudung duang, muzik betitik, cara hidup etnik Sama-
Bajau dan penggunaan bahasa Sama-Bajau dalam 
kalangan generasi Z etnik ini. 

Sungguhpun banyak kajian tentang etnik 
Sama-Bajau yang dilakukan oleh para penyelidik 
daripada pelbagai perspektif namun, kajian terhadap 
penerimaan generasi muda ataupun generasi Z 
terhadap warisan budaya tidak ketara etnik Sama-
Bajau hampir tidak ditemukan. Pengkaji-pengkaji 
sebelum ini lebih banyak mengkaji tentang aspek 
sejarah, budaya, politik, ekonomi dan sosial etnik 
Sama-Bajau sehinggakan penerusan terhadap 
peralihan generasi Sama-Bajau kurang disedari 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   24 27/01/2026   09:47



25Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

dan diberi tumpuan terutama untuk mengkaji 
sejauh mana generasi Z Sama-Bajau mengetahui, 
menerima dan mengamalkan warisan budaya tidak 
ketara milik mereka. Oleh itu, kajian ini begitu 
signifikan dan sejajar dengan perkembangan semasa 
kerana cabaran besar untuk mengekalkan warisan 
budaya tidak ketara dalam kalangan generasi Z 
adalah persaingan dengan budaya popular yang 
banyak mengalihkan perhatian mereka. Secara 
keseluruhan, kajian-kajian lepas menunjukkan 
generasi Z mempunyai akses teknologi yang tinggi 
untuk mempelajari sama ada warisan budaya ketara 
mahupun budaya tidak ketara namun, penglibatan 
mereka secara langsung dalam amalan budaya 
masih kurang didokumentasikan terutamanya bagi 
etnik Sama-Bajau di Sabah. Walaupun terdapat 
pelbagai kajian kontekstual tentang sejarah, amalan 
budaya dan identiti etnik Sama-Bajau namun, kajian 
yang menyentuh dimensi kesedaran, penerimaan 
dan pengetahuan warisan budaya dalam kalangan 
generasi Z masih belum diberikan perhatian 
secara mendalam. Jurang inilah yang menjadi asas 
keperluan kajian ini. 

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menggunakan pendekatan kuantitatif 
dengan reka bentuk tinjauan deskriptif bagi 
mengukur tahap pengetahuan dan penerimaan 
generasi Z etnik Sama-Bajau terhadap warisan 
budaya tidak ketara secara sistematik. Reka bentuk 
tinjauan deskriptif ini membolehkan penyelidik 
mengenal pasti pola kecenderungan responden 
tanpa memanipulasi sebarang pemboleh ubah, serta 
membuat perbandingan tahap antara dua konstruk 
yang dikaji. Populasi kajian terdiri daripada 
generasi Z Sama-Bajau di Kota Belud dan Tuaran, 
Sabah kerana golongan ini berada pada fasa penting 
pembentukan identiti budaya serta berperanan 
sebagai pewaris utama warisan budaya. Pemilihan 
responden dibuat di kedua-dua lokasi kajian 
memandangkan Kota Belud dan Tuaran didominasi 
oleh etnik Sama-Bajau yang mana rata-rata penduduk 
di kawasan tersebut masih lagi mengekalkan budaya 
dan tradisi Sama-Bajau.  Kaedah persampelan rawak 
mudah digunakan bagi memastikan setiap individu 
dalam populasi di daerah Kota Belud dan Tuaran 
mempunyai peluang sama rata untuk dipilih sebagai 
responden. Pemilihan sampel dijalankan melalui 
penyediaan senarai Generasi Z Sama-Bajau (lahir 
1995–2010) di kedua-dua daerah dengan kerjasama 
Jawatankuasa Komuniti, sebelum responden 

dipilih menggunakan penjana nombor rawak serta 
diganti sekiranya tidak dapat dihubungi. Melalui 
prosedur ini, seramai 205 responden berjaya dipilih 
dan dianggap mewakili populasi sasaran secara 
mencukupi untuk analisis statistik. 

Instrumen kajian terdiri daripada soal selidik 
berstruktur yang mengukur dua konstruk utama iaitu 
tahap pengetahuan (8 item) dan tahap penerimaan 
(10 item) terhadap warisan budaya tidak ketara 
menggunakan skala Likert lima mata (1 = sangat 
tidak setuju hingga 5 = sangat setuju). Pembinaan 
item adalah berasaskan kajian lepas mengenai 
generasi muda dan warisan budaya tidak ketara 
(Mohd Yuszaidy et al. 2017; Aizza Husna 2021; 
Lanny et al. 2021), kerangka sikap dan penerimaan 
dalam Teori Tingkah Laku Terancang oleh Ajzen 
(1991) serta definisi dan konsep warisan budaya 
tidak ketara menurut Akta Warisan Kebangsaan 
2005 dan Mohd Yuszaidy (2018), di mana item 
pengetahuan menilai pemahaman konsep, elemen 
seni persembahan dan instrumen muzik tradisional, 
manakala item penerimaan menilai dimensi emosi, 
sikap dan kesediaan penglibatan generasi muda. 
Kesahan kandungan disahkan oleh tiga pakar budaya 
dan pendidikan, manakala kajian rintis terhadap 
50 responden menunjukkan nilai Cronbach’s 
Alpha melebihi 0.85, seterusnya beberapa 
pengubahsuaian kecil dibuat seperti pemudahan 
bahasa dan penstrukturan semula urutan item tanpa 
menggugurkan sebarang pernyataan.  

Data yang dikumpulkan dianalisis menggunakan 
perisian IBM SPSS Statistics versi 27 melalui 
analisis deskriptif yang melibatkan min, sisihan 
piawai, kekerapan dan peratusan bagi menerangkan 
taburan skor responden, manakala interpretasi tahap 
min dibuat berdasarkan julat yang dicadangkan oleh 
Alias Baba (1999) iaitu 4.21–5.00 (sangat tinggi), 
3.41–4.20 (tinggi), 2.61–3.40 (sederhana), 1.81–
2.60 (rendah) dan 1.00–1.80 (sangat rendah). Selain 
itu, ujian-t sampel berpasangan (paired samples 
t-test) turut dijalankan bagi menentukan sama 
ada wujud perbezaan min yang signifikan secara 
statistik (p < 0.05) antara tahap pengetahuan dan 
tahap penerimaan, sekali gus mengukuhkan dapatan 
serta menjelaskan hubungan kedua-dua konstruk 
dalam konteks penghayatan Generasi Z Sama-Bajau 
terhadap warisan budaya tidak ketara.

RESPONDEN KAJIAN

Kajian ini melibatkan seramai 205 orang responden 
Generasi Z etnik Sama-Bajau  yang terdiri 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   25 27/01/2026   09:47



26	 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

daripada  88 orang lelaki (42.9%)  dan  117 orang 
perempuan (57.1%). Dari aspek umur, responden 
dibahagikan kepada lima kategori iaitu 12–14 tahun 
seramai 18 orang (8.8%),  15–17 tahun seramai 
28 orang (13.7%),  18–20 tahun seramai 96 orang 
(46.8%),  21–23 tahun seramai 43 orang (21.0%), 
serta  24–26 tahun seramai 20 orang (9.8%). 
Taburan ini membolehkan kajian menilai perbezaan 
tahap pengetahuan dan penerimaan berdasarkan 
peringkat usia yang berbeza, khususnya dalam 
kalangan remaja dan belia awal yang berada pada 
fasa penting pembentukan identiti budaya. Dari 
sudut tahap pendidikan terkini, responden meliputi 
empat kategori utama iaitu sekolah rendah seramai 
12 orang (5.9%),  sekolah menengah seramai 
65 orang (31.7%),  STPM/diploma seramai 62 

orang (30.2%), dan  universiti seramai 66 orang 
(32.2%). Kepelbagaian latar belakang pendidikan 
ini memberikan gambaran komprehensif tentang 
bagaimana faktor akademik mempengaruhi 
tahap kesedaran dan penerimaan budaya. Selain 
itu, penglibatan responden daripada dua lokasi 
utama kajian iaitu  Kota Belud seramai 112 orang 
(54.6%)  dan  Tuaran seramai 93 orang (45.4%) 
turut memperkukuh representasi data kerana kedua-
dua daerah tersebut merupakan pusat penempatan 
komuniti Sama-Bajau yang aktif mengekalkan 
tradisi budaya. Secara keseluruhan, taburan 
demografi ini memastikan dapatan kajian lebih 
sahih dan mencerminkan realiti generasi muda 
Sama-Bajau sebagai pewaris utama warisan budaya 
tidak ketara.

Profil Demografi Kategori Kekerapan (n) Peratus (%)

Jantina
Lelaki 88 42.9
Perempuan 117 57.1

Umur

12–14 tahun 18 8.8
15–17 tahun 28 13.7
18–20 tahun 96 46.8
21–23 tahun 43 21.0
24–26 tahun 20 9.8

Tahap Pendidikan

Sekolah Rendah 12 5.9
Sekolah Menengah 65 31.7
STPM/Diploma 62 30.2
Universiti 66 32.2

Lokasi
Kota Belud 112 54.6
Tuaran 93 45.4

DAPATAN KAJIAN

TAHAP PENGETAHUAN GENERASI Z SAMA-
BAJAU TERHADAP WARISAN BUDAYA TIDAK 

KETARA

Melalui kaji selidik yang telah dilaksanakan 
terhadap kelompok generasi Z Sama-Bajau di 
daerah Kota Belud dan Tenghilan, Sabah khususnya 
mengenai pengetahuan terhadap muzik tradisi dan 
seni persembahan tradisi maka, penyajian data 

memaparkan dua jadual, iaitu (i) tahap pengetahuan 
terhadap warisan budaya tidak ketara, dan (ii) tahap 
penerimaan terhadap warisan budaya tidak ketara 
Sama-Bajau. Kedua-dua jadual memaparkan jumlah 
min dan sisihan piawai terhadap kedua-dua tahap 
pengetahuan dan penerimaan warisan budaya tidak 
ketara dalam kalangan etnik Sama-Bajau. Secara 
keseluruhan dapatan bagi item 1-8 yang ditunjukkan 
dalam Jadual 1 memperlihatkan kedua-dua konstruk 
berada pada tahap sederhana hingga tinggi. 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   26 27/01/2026   09:47



27Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

JADUAL 1. Tahap Pengetahuan terhadap Warisan Budaya Tidak Ketara Sama-Bajau 

Bil Item Min Sisihan Piawai Tahap
1 Saya tahu maksud warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau 3.40 1.10 Sederhana
2 Saya tahu bahawa warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau itu 

perlu dijaga
4.12 1.02 Tinggi

3 Saya berminat untuk mengetahui warisan budaya tidak ketara etnik 
Sama-Bajau

4.10 0.91 Tinggi

4 Saya tahu gerak asas tarian tradisional etnik Sama-Bajau 3.40 1.21 Sederhana
5 Saya tahu tarian manuk-manuk lambuka itu warisan budaya Sama-

Bajau
4.14 1.07 Tinggi

6 Saya tahu rentak nyanyian tradisional etnik Sama-Bajau 3.52 1.12 Tinggi
7 Saya tahu peralatan muzik tradisional etnik Sama-Bajau 3.58 1.16 Tinggi
8 Saya boleh bezakan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau dengan etnik 

lain
3.76 1.16 Tinggi

Hasil analisis mendapati min tertinggi adalah 
4.14 yang membuktikan bahawa generasi Z Sama-
Bajau mengenali dan mengetahui pelbagai jenis 
nyanyi-tari dalam budaya mereka. Misalnya, nyanyi-
tari igal-igal (Norshahira Abdul Said & Leng Poh 
Gee 2024), tarian runsai (Hanafiah Diman 1991) 
dan manuk-manuk lambukan sebagai suatu warisan 
budaya tidak ketara. Hal sedemikian sangatlah 
tidak menghairankan kerana nyanyi-tari berkenaan 
telahpun dijadikan sebagai salah satu aktiviti yang 
ditarikan sama ada semasa majlis keramaian, 
aktiviti santai dan dalam majlis perkahwinan malah, 
nyanyi-tari itu juga telah dipopularkan oleh media 
massa yang menjadikannya suatu warisan nyanyian 
yang mendapat tempat dalam kalangan masyarakat 
Sama-Bajau serta dalam kalangan anggota 
masyarakat etnik lain di Sabah. Perkara berkenaan 
mendatangkan dampak positif terhadap warisan 
budaya Sama-Bajau kerana ia berupaya untuk 
menimbulkan rasa bangga dan pengukuhan identiti 
Sama-Bajau menerusi nyanyi-tari berkenaan. 
Nyanyi-tari manuk-manuk lambukan misalnya 
turut dijadikan sebagai bahan tarikan pelancongan 
di Sabah kerana alunan muziknya yang rancak 
ditambah pula dengan penggunaan pakaian tradisi 
yang berwarna-warni. Sebagaimana pernyataan 
Eka Emilia (2023) dan Siti Norlizaiha (2019) yang 
menegaskan bahawa warisan budaya itu mempunyai 
nilai, falsafah, makna milik nenek moyang sesebuah 
masyakat yang wajib dipelihara dan dikembangkan 
oleh pewarisnya.

Dapatan seterusnya dengan min berjumlah 
4.12 dan 4.10 yang mendukung soalan tentang 
peranan untuk menjaga dan minat untuk mengetahui 
mengenai warisan budaya tidak ketara. Kedua-dua 
soalan itu turut membuktikan bahawa generasi Z 

Sama-Bajau itu sememangnya sedia tahu bahawa 
menjadi tugas mereka untuk melestarikan semua 
warisan budaya malah mereka juga sedar bahawa 
mereka perlu memupuk minat untuk mengetahui 
lebih lanjut mengenai warisan budaya milik 
nenek moyang. Elemen-elemen warisan budaya 
sememangnya patut mendapat tempat istimewa 
pendukungnya kerana ia memiliki elemen dan nilai 
ekspresif tradisi serta menyimpan pelbagai kearifan 
anggotanya. Hal sama telah lama ditegaskan oleh 
Wan Abdul Kadir (2007) yang menjelaskan bahawa 
sesebuah kumpulan masyarakat akan rugi sekiranya 
melepaskan budaya tradisi kerana mementingkan 
budaya popular kerana di dalam budaya tradisi 
itu tersimpan makna dan pengertian paling dalam 
tentang pendukungnya.

Selanjutnya, paparan min 3.76; 3.58; dan 3.52 
yang memperlihatkan bahawa generasi Z Sama-
Bajau mampu membezakan budaya tidak ketara etnik 
Sama-Bajau dengan etnik lain; mengetahui peralatan 
muzik tradisional; serta mengetahui rentak nyanyian 
tradisional. Keupayaan mereka membezakan setiap 
kategori berkenaan membuktikan bahawa pada abad 
ini generasi Z Sama-Bajau masih peka dan prihatin 
dengan budaya tidak ketara yang telah mereka 
warisi sejak berzaman lamanya, meskipun mereka 
turut disajikan dengan budaya popular. Dengan 
maksud lain, mereka masih mempertahankan minat 
dan pengetahuan mengenai warisan budaya tidak 
ketara walaupun mereka turut terdedah kepada 
budaya popular. Hal sedemikian selayaknya perlu 
berlaku kerana generasi lama Sama-Bajau tidak 
akan mampu untuk menghalang masuknya budaya 
popular dan budaya ekspresif lain ke dalam budaya 
Sama-Bajau. Namun begitu, mereka masih boleh 
menyelaras dan menyuaipadankan semula dengan 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   27 27/01/2026   09:47



28	 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

menanam minat generasi Z Sama-Bajau terhadap 
warisan budaya tidak ketara dalam yang konteks 
berbeza. Penggabungjalinan budaya tradisi dengan 
budaya popular dapat membentuk budaya warisan 
dengan selitan unsur-unsur ekspresif yang menarik 
walaupun sedia dimaklumi bahawa budaya tradisi 
tidak mampu bersaing dengan budaya popular.   

Dengan min 3.40 bagi dua soalan, iaitu 
mengetahui maksud warisan budaya tidak ketara; 
dan mengetahui gerak asas tarian tradisional 
menjadikan analisis soalan berkenaan dengan 
jumlah sederhana tinggi menunjukkan bahawa 
pengetahuan serta kemahiran generasi Z Sama-
Bajau semakin memudar. Generasi Z Sama-Bajau 
sedar bahawa mereka perlu mengenal pasti bentuk 
dan jenis warisan budaya tidak ketara sebagai 
suatu bentuk pengetahuan asas budaya masyarakat 
sekaligus, pengetahuan sedemikian mencerminkan 
jati diri mereka dan pengetahuan itu juga perlu 
diturunkan kepada generasi berikutnya. Demikian 
dengan kemahiran untuk melakukan gerak asas 
tarian tradisi yang menunjukkan kesederhanaan 
kemahiran dalam kalangan generasi muda Sama-
Bajau. Mohamed et al. (2018) menjelaskan bahawa 
generasi muda biasanya lebih gemar dan tertarik 
kepada hiburan dengan seni Barat dan seni popular 
lain. Ia merupakan cabaran besar kepada tarian 
tradisi Sama-Bajau. Hal sama turut ditegaskan 
oleh Azizah Zain et al. (2023) yang menyatakan 
kesejagatan teknologi menyebabkan generasi muda 
lebih terpesona dengan sesuatu yang datang dari luar 
budaya masing-masing dan keadaan sedemikian 
menyebabkan peminggiran warisan tradisi sendiri. 
Walhal di dalam warisan tradisi seperti tarian itu 
tersembunyi ekspresi emosi, diri, interaksi tubuh, 
budaya sihat, proses sosialisasi yang membentuk 
pengalaman keseronokan kepada semua peserta 
tari yang secara tidak langsung turut meningkatkan 
motivasi mereka untuk lebih mengenali dan 
mengetahui budaya sendiri (Zitomer 2016; Harrith 
2022; Melati 2022; Mohd et al. 2024). Oleh 
yang demikian, generasi lama Sama-Bajau perlu 
mengambil langkah untuk melestarikan kemahiran 
asas dan langkah tari kepada generasi Z Sama-Bajau 
agar tarian tradisi etnik ini tidak pupus.  

Dapatan ini juga seiring dengan penegasan 
daripada Ni Putu Anggita et al. (2023) yang 
menyatakan bahawa generasi muda menghargai seni 
dan budaya bangsa namun, keterlibatan praktikal 
sering berkurangan akibat keterbatasan masa, akses, 
dan pengaruh daripada hiburan moden. Dalam 
konteks yang hampir serupa, Anastasia Aren Felix 

& Hafzan Zannie Hamza (2024). membuktikan 
bahawa kesinambungan budaya hanya dapat 
dipastikan melalui penglibatan praktikal, latihan 
komuniti yang konsisten, dan pewarisan yang 
bersandarkan pengalaman. Sehubungan itu, jurang 
antara pengetahuan konseptual dan teknikal dalam 
kalangan generasi Z Sama-Bajau boleh memberi 
kesan terhadap kesinambungan budaya sekiranya 
tidak ditangani dengan segera. Faktor-faktor 
seperti modenasi, urbanisasi, dan perubahan gaya 
hidup turut dilihat membataskan peluang generasi 
muda untuk melibatkan diri dalam aktiviti budaya 
tradisional. Oleh itu, strategi pemeliharaan budaya 
perlu menekankan keseimbangan antara pemupukan 
kesedaran identiti dengan penglibatan praktikal agar 
budaya tidak sekadar menjadi simbol, tetapi terus 
hidup dalam amalan seharian mereka. 

Cabaran pelestarian warisan budaya tidak 
ketara dalam kalangan generasi Z Sama-Bajau di 
Sabah bukan sahaja dipengaruhi oleh kurangnya 
pendedahan kepada kemahiran praktikal, tetapi 
juga oleh dominasi budaya popular dan kesan 
globalisasi yang pesat. Hal yang sama juga berlaku 
dalam kalangan generasi muda di Indonesia dalam 
pemuliharaan warisan budaya (Abrar et al. 2023). 
Generasi muda cenderung menganggap warisan 
tradisional sebagai sesuatu yang ketinggalan zaman 
apabila dibandingkan dengan hiburan dan seni Barat 
yang lebih moden dan menarik (Mas’ud 2019; Lanny 
et al. 2021). Persepsi ini, seperti yang diungkapkan 
oleh Mas’ud, menjadikan muzik tradisional sukar 
mendapat tempat di hati pendengar muda (Mas’ud 
2019). Walau bagaimanapun, perkembangan 
teknologi digital dan media sosial menawarkan 
peluang baharu yang signifikan untuk merapatkan 
jurang ini. Generasi Z yang mahir teknologi (Ni 
Luh et al. 2024) boleh menjadi agen penting dalam 
melestarikan budaya melalui platform digital, 
termasuk laman web, aplikasi mudah alih, permainan 
serius, blog, dan media sosial (Nor Hafidzah et 
al. 2024; Oktavia & Jumino 2021; Aditia, 2020). 
Penggunaan media sosial misalnya, terbukti dapat 
membantu dalam mempromosikan identiti tempatan 
dan memperkayakan pengetahuan budaya dalam 
kalangan komuniti (Botangen et al. 2017; Anggun 
& Arditya 2024). Oleh itu, strategi pemeliharaan 
budaya perlu menekankan penggunaan pendekatan 
inovatif yang mengintegrasikan teknologi untuk 
menjadikan warisan budaya lebih relevan, menarik, 
dan mudah diakses oleh generasi muda, di samping 
peranan aktif para pendidik dan komuniti dalam 
memperkenalkan dan mengajar elemen-elemen 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   28 27/01/2026   09:47



29Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

budaya tradisional secara berkesan (Nor Hafidzah 
et al. 2024; Mas’ud 2019; Ni Luh et al. 2024). Ini 
akan memastikan warisan budaya tidak ketara 
Sama-Bajau tidak hanya bertahan sebagai simbol, 
tetapi terus dihayati dan berkembang dalam konteks 
kontemporari.

Secara keseluruhan, generasi Z etnik Sama-Bajau 
mempunyai pengetahuan terhadap pelbagai warisan 
budaya tidak ketara yang terdapat dalam masyarakat 
mereka. Namun begitu, mereka biasanya hanya 
menjadi penonton kepada semua aktiviti kesenian 
tersebut yang menyebabkan kebanyakan daripada 
mereka kurang berkemahiran untuk menarikan 
atau menyanyikan warisan budaya tidak ketara.  Ia 
dibuktikan dengan min sederhana 3.40 pada item 
4 dalam Jadual 1. Seyogia, wujud implikasi positif 
dan negatif terhadap warisan budaya tidak ketara 
masyarakat ini. Implikasi positif daripada kajian 
ini mengesahkan bahawa generasi Z etnik ini masih 
memiliki pengetahuan dan pemahaman terhadap 
warisan budaya tidak ketara. Dalam konteks 
sama, generasi Z ini masih berpeluang untuk 
mengembangkan bakat mereka melalui bengkel-
bengkel kebudayaan yang mampu mendedahkan 
kepada mereka cara dan kaedah yang tepat untuk 
melestarikan dan mengembangkan warisan tradisi 
budaya tidak ketara. Walau bagaimanapun, masih 
terdapat implikasi negatif, yakni ketiadaan atau 
kekurangan adi guru tarian dan nyanyian yang masih 
aktif melakukan aktiviti kesenian tradisi berkenaan. 

Selain itu, generasi Z etnik ini turut dipengaruhi 
oleh masukan muzik dan tarian moden yang secara 
tidak langsung telah mengalihkan tumpuan mereka 
daripada warisan budaya tidak ketara. Oleh yang 
demikian, usaha pelestarian dan pengukuhan 
berterusan perlu dilakukan oleh generasi yang lebih 
awal untuk memastikan agar warisan budaya tidak 
ketara ini mampu menongkah arus zaman. 

TAHAP PENERIMAAN GENERASI Z SAMA-BAJAU 
TERHADAP WARISAN BUDAYA TIDAK KETARA

Warisan tradisi budaya tidak ketara sesebuah 
masyarakat merangkumi pelbagai aspek yang 
rencam. Kepelbagaian itu menyedarkan kita bahawa 
warisan budaya itu dinamik sifatnya khusus dalam 
konteks kesejagatan dunia hari ini. Warisan tradisi 
budaya tidak ketara turut berubah dan dipersepsi 
secara berbeza oleh generasi muda. Dalam konteks 
ini, perlu juga diketahui tahap penerimaan generasi 
Z Sama-Bajau terhadap warisan tradisi budaya tidak 
ketara yang mereka warisi, yakni sama ada ia kekal 
relevan dengan pemodenan dan cabarannya atau 
sebaliknya. Untuk mengetahui tahap penerimaan 
generasi Z ini maka diperlukan satu nilaian 
yang dapat dijadikan medium pengukur bagi 
konteks penerimaan mereka. Paparan nilai ukuran 
penerimaan itu dapat diteliti menerusi Jadual 2 di 
bawah ini.

JADUAL 2. Tahap Penerimaan terhadap Warisan Budaya Tidak Ketara Sama-Bajau

Bil Item Min Sisihan Piawai Tahap
1 Saya berminat menghadiri pertandingan betitik etnik Sama-Bajau 3.38 1.18 Sederhana

2
Saya suka mendengar muzik tradisional (betitik dan nget biula) etnik 
Sama-Bajau

3.84 1.11 Tinggi

3
Saya suka dengan persembahan (nyanyian dan tarian) budaya etnik 
Sama-Bajau

4.08 0.98 Tinggi

4
Saya mempunyai minat terhadap seni persembahan budaya etnik Sama-
Bajau

3.76 1.13 Tinggi

5
Saya setuju warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau adalah 
sesuai diteruskan

4.25 0.97 Tinggi

6 Saya berbangga dengan warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau 4.28 0.95 Tinggi

7
Saya sedih warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau tidak lagi 
diketahui oleh generasi muda

4.23 0.94 Tinggi

8
Saya yakin kefahaman tentang kebudayaan Sama-Bajau mampu 
mengukuhkan jati diri

3.38 1.18 Sederhana

9
Saya tidak menghadapi sebarang masalah untuk menyertai aktiviti 
kebudayaan etnik Sama-Bajau

3.84 1.11 Tinggi

10
Saya tidak menghadapi sebarang masalah untuk melakukan aktiviti 
kebudayaan etnik Sama-Bajau

4.08 0.98 Tinggi

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   29 27/01/2026   09:47



30	 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

Jadual 2 memaparkan tahap penerimaan 
generasi Z Sama-Bajau berada pada kategori 
tinggi secara konsisten, sekaligus memperlihatkan 
keterikatan emosi yang mendalam terhadap warisan 
budaya tidak ketara mereka. Terdapat 10 item 
dalam Jadual 2 yang memperlihatkan item dengan 
skor tertinggi adalah rasa bangga terhadap warisan 
budaya tidak ketara (M=4.28), persetujuan bahawa 
budaya tidak ketara wajar diteruskan (M=4.25), 
serta rasa sedih jika budaya semakin dilupakan 
(M=4.23). Dapatan ini menegaskan bahawa generasi 
Z etnik ini masih memiliki kebanggaan budaya 
(cultural pride) yang berfungsi sebagai asas penting 
dalam memperkukuh jati diri dan kesinambungan 
identiti komuniti mereka. Sebagaimana pernyataan 
Mohamad et al. (2024) yang menegaskan bahawa 
identiti dan keunikan setiap kumpulan etnik di 
Malaysia ditentukan antaranya oleh semua seni dan 
adat budaya. Andai ia lenyap maka ia akan memberi 
dampak negatif kepada identiti bangsa Malaysia 
dalam jangka panjang.

Generasi Z Sama-Bajau tidak menonjolkan 
sebarang isu untuk terlibat dalam aktiviti 
kebudayaan (M=3.84; M=4.08). Situasi sama 
diperlihatkan untuk konteks seni persembahan, yang 

memaparkan mereka suka dan berminat dengan seni 
persembahan etnik Sama-Bajau (M=4.08; M=3.76). 
Walau bagaimanapun, penglibatan secara praktikal 
generasi Z Sama-Bajau masih kurang menyerlah. 
Minat untuk menghadiri pertandingan betitik berada 
pada tahap sederhana (M=3.38), manakala kesediaan 
mereka untuk menyertai aktiviti kebudayaan berada 
pada tahap tinggi tetapi menghampiri sederhana 
(M=3.84). Pola ini mencerminkan satu jurang 
yang signifikan antara penghargaan emosi dengan 
pengamalan praktikal terhadap warisan budaya. 
Seperti yang dijelaskan oleh Murnihati Sarumaha 
et al. (2024), generasi muda cenderung menghargai 
budaya secara emosi tetapi tidak semestinya aktif 
melibatkan diri dalam pengamalan kerana kekangan 
masa, ruang, serta persaingan dengan budaya popular 
dan hiburan moden. Situasi ini menjadikan warisan 
budaya tempatan sering dianggap kurang menarik 
berbanding trend global, sekaligus menjejaskan 
minat generasi muda untuk terlibat dalam aktiviti-
aktiviti yang berkaitan dengan budaya.

Min dan sisihan piawai di dalam Jadual 2 di 
atas dapat dirumuskan berasaskan tema-tema dalam 
Jadual 3 di bawah.

JADUAL 3. Tahap Penerimaan Generasi Z etnik Sama-Bajau berasaskan Tema

Bil Tema Item Corak dapatan
1 Suka dan minat muzik dan persembahan 2,3,4 Tinggi (M=3.76 - 4.08)
2 Pengukuhan jati diri-identiti 5,6,7 Tinggi (M=4.23 – 4.28)
3 Penglibatan secara praktikal 1,9,10 Sederhana → Tinggi (M=3.38 – 4.08)

Generasi Z etnik ini membuktikan penegasan 
mereka terhadap keperluan menjaga dan 
mengukuhkan identiti melalui warisan tradisi 
budaya tidak ketara, yakni dengan min tertinggi 4.28. 
Setiap tema yang dibuktikan melalui corak dapatan 
itu menunjukkan kesejajaran dan keseimbangan 
penerimaan generasi Z. Hal itu memperlihatkan 
emosi mereka masih terikat dengan warisan tradisi 
milik nenek-moyang Sama-Bajau yang telah 
diwariskan berzaman lamanya serta, mereka perlu 
mempertahankan dan memelihara tradisi berkenaan. 
Hal itu selari dengan pandangan Rosmah Derak et al. 
(2025) yang turut menggesa bahawa aktiviti warisan 
budaya tidak ketara itu merupakan suatu proses 
penerokaan kebudayaan Sama-Bajau yang bernas 
untuk diwajarkan semula dalam usaha merangsang 
kesedaran generasi Z untuk meneruskan warisan 
budaya serta melestarikan budaya Sama-Bajau 
dalam konteks besar keragaman budaya etnik di 
Sabah. Fenomena itu juga sejajar dengan pernyataan 

Muhamad Fauzi et al. (2024) yang menegaskan 
bahawa walaupun generasi Z mempunyai peranan 
besar dalam mempertahankan budaya tempatan, 
cabaran utama mereka ialah mengimbangi rasa 
kebanggaan dengan keterlibatan nyata dalam 
warisan budaya mereka. 

Rasa bangga yang tinggi boleh dianggap 
sebagai modal budaya awal tetapi, tanpa sokongan 
daripada pendidikan budaya, platform komuniti, 
dan ruang penglibatan yang luas, ia berisiko kekal 
sebagai simbol semata-mata tanpa penghayatan 
praktikal daripada generasi Z (Zulayti et al. 2023). 
Ini menunjukkan bahawa dimensi afektif (bangga 
dan setuju untuk melestarikan budaya) belum 
sepenuhnya diterjemahkan ke dalam dimensi 
tindakan (penglibatan praktikal). Sekiranya jurang 
itu berterusan maka, masyarakat ini berisiko 
mewariskan warisan budaya dalam bentuk yang 
simbolik sahaja tanpa kesinambungan amalan 
sebenar. Oleh itu, wujud keperluan merangka 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   30 27/01/2026   09:47



31Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

strategi untuk melestari dan memperkukuhkan 
warisan tradisi budaya tidak ketara dalam konteks 
moden dan interaktif yang dapat diterima baik oleh 
generasi Z etnik Sama-Bajau.  

PERBANDINGAN ANTARA PENGETAHUAN DAN 
PENERIMAAN

Pengetahuan dan penerimaan terhadap warisan 
tradisi budaya tidak ketara memperlihatkan jurang 
yang signifikan. Tahap penerimaan dari segi 
emosi dan sikap didapati lebih tinggi berbanding 
pengetahuan kognitif. Ini bermaksud, generasi muda 
mempunyai kebanggaan budaya yang kuat namun, 
penguasaan mereka terhadap aspek teknikal dan 
praktikal budaya masih terbatas. Sepertimana yang 
diterangkan oleh Anastasia Aren Felix & Hafzan 
Zannie Hamza (2024) bahawa warisan budaya tidak 
ketara tergugat dan tidak akan mampu bertahan 
sekiranya hanya dihargai sebagai simbol identiti 
tanpa diamalkan secara konsisten melalui latihan 
dan penglibatan praktikal di peringkat komuniti.

Jurang ini memperlihatkan pertembungan antara 
kebanggaan budaya dengan kecekapan budaya. 
Generasi Z Sama-Bajau jelas bangga sebagai pewaris 
budaya namun, mereka kekurangan pengalaman 
langsung yang menjadikan penghayatan budaya 
tersebut rapuh dan cenderung terhenti pada tahap 
simbolik semata-mata. Keadaan ini sejajar dengan 
penegasan Halina Sendera Mohd Yakin (2018) 
bahawa warisan budaya tidak boleh sekadar menjadi 
lambang luaran sebaliknya, ia mesti diperkukuhkan 
melalui pengamalan berterusan dalam kehidupan 
bermasyarakat. Tanpa dimensi praktikal, warisan 
budaya berisiko menjadi representasi pasif 
yang mudah terhakis oleh arus globalisasi dan 
modenasi. Saidatul Nornis Mahali (2020) pula 
menjelaskan bahawa semua kegiatan budaya yang 
dilaksanakan oleh ahlinya merupakan suatu strategi 
yang diusahakan untuk melalui kehidupan serta 
memenuhi keperluan hidup. Oleh yang demikian, 
masyarakat Sama-Bajau perlu menilai semula 
semua aktiviti warisan budaya sebagai suatu aktiviti 
yang boleh dimanfaatkan sepenuhnya oleh generasi 
Z bersekali dengan kemajuan teknologi agar modal 
sosialnya, yakni ahli-ahli muda masyarakat Sama-
Bajau lebih tertarik untuk mengembangkan warisan 
budaya tidak ketara dalam bentuk yang digital 
yang secara tidak langsung dapat didokumenkan 
secara atas talian. Dari sudut teori pula, dapatan ini 
mendukung Teori Tingkah Laku Terancang oleh 
Ajzen (1991) yang menegaskan bahawa sikap positif 
dan keterikatan emosi berperanan membentuk niat 

tingkah laku, namun pelaksanaan sebenar hanya 
berlaku apabila individu memiliki pengetahuan serta 
kemahiran yang mencukupi. Oleh itu, rasa bangga 
yang tinggi dalam kalangan generasi Z Sama-Bajau 
harus dilihat sebagai aset budaya penting yang perlu 
digerakkan ke arah penglibatan praktikal melalui 
pendidikan budaya yang menyeluruh, berasaskan 
pengalaman dan disokong oleh program komuniti 
yang interaktif.

Implikasinya, usaha pewarisan budaya etnik 
Sama-Bajau mesti digerakkan dengan pendekatan 
yang seimbang antara dimensi ilmu, emosi, 
dan amalan. Beberapa strategi boleh digubal 
untuk membolehkan kedua-dua tahap berkenaan 
digembleng dengan padu, iaitu pertama, pendidikan 
budaya berasaskan pengalaman. Pendidikan budaya 
perlu diperkaya dengan kaedah pengalaman langsung 
oleh generasi Z Sama-Bajau manakala, ruang 
penyertaan dalam aktiviti budaya wajar diperluas 
di peringkat komuniti setempat. Kesinambungan 
warisan budaya hanya akan terjamin apabila 
penghargaan, kebanggaan, dan pengamalan 
dapat bergerak dengan seiring sesuai dengan era 
globalisasi kini. Dengan strategi pemuliharaan yang 
inklusif dan berterusan daripada pihak komuniti, 
persatuan dan kerajaan, warisan budaya Sama-
Bajau bukan sahaja mampu dipertahankan sebagai 
simbol identiti tetapi juga dapat dihidupkan secara 
lestari sebagai sebahagian daripada jati diri generasi 
yang akan datang. 

Kedua, dokumentasi dan digitalisasi warisan. 
Bagi mengatasi jurang antara pengetahuan dan 
amalan serta memanfaatkan minat generasi Z dalam 
teknologi, pendekatan holistik yang melibatkan 
pelbagai pihak berkepentingan adalah kritikal. 
Ini termasuklah penilaian semula aktiviti warisan 
budaya tradisional agar ia tidak lagi dilihat sebagai 
peninggalan semata-mata tetapi, sebagai sumber 
daya yang relevan dan bermanfaat dalam kehidupan 
kontemporari. Seperti yang dijelaskan oleh Hu, 
Xue & Hou (2022), aktiviti budaya perlu dinilai 
semula sebagai strategi yang boleh dimanfaatkan 
sepenuhnya oleh generasi Z, seiring dengan 
kemajuan teknologi, untuk meningkatkan modal 
sosial mereka. Strategi ini memerlukan kolaborasi 
aktif antara ahli komuniti yang lebih tua, persatuan 
kebudayaan, dan agensi kerajaan untuk mereka 
bentuk semula program-program pendidikan dan 
aktiviti yang menggabungkan elemen tradisional 
dengan platform digital yang interaktif. Misalnya, 
penggunaan media sosial untuk pertandingan seni 
persembahan boleh menarik penyertaan generasi 

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   31 27/01/2026   09:47



32	 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

Z secara meluas. Penggunaan teknologi seperti 
permainan berasaskan teknologi (serious games) 
dapat menarik minat generasi Z untuk terlibat 
secara langsung dalam warisan budaya tidak ketara 
(Nor Hafidzah et al. 2024; Oktavia & Jumino 2021; 
Aditia 2020). Dengan cara ini, warisan budaya 
dapat didokumentasikan secara digital, memastikan 
kesinambungannya, serta membina modal sosial 
dalam kalangan generasi muda, yakni bukan sekadar 
menjadi pengguna tetapi juga sebagai pencipta dan 
pewaris aktif budaya mereka. Usaha bersepadu ini 
akan mengukuhkan identiti budaya mereka dan 
memastikan warisan Sama-Bajau kekal dinamik dan 
lestari dalam era globalisasi.	

Ketiga, penyertaan komuniti sebagai model 
latihan praktikal. Upaya pelestarian dan pemantapan 
warisan budaya tidak ketara perlu mengikutsertakan 
latihan praktikal. Berkait itu maka, para adi guru 
muzik-tari perlu diperbanyakkan jumlahnya. Dalam 
konteks sama juga bengkel-bengkel untuk melatih 
anggota komuniti khususnya generasi Z yang 
berminat untuk mengasah dan mengembangkan 
bakat mereka. Perkara itu disetujui oleh Azizah 
Zain et al. (2023), Anastasia Aren Felix & Hafzan 
Zannie Hamza (2024) dan Prescylla Anak Bagik & 
Nurulakmal Abdul Wahid (2024) yang menyatakan 
bahawa aspek persembahan memerlukan latihan dan 
praktik berterusan untuk memahirkan diri peserta.  

KESIMPULAN

Generasi Z Sama-Bajau adalah pewaris kepada 
warisan budaya tidak ketara yang diwarisi turun 
temurun. Mereka adalah generasi yang berupaya 
menjadi penghubung atau jambatan antara zaman 
moden dan tradisi serta mampu mengangkat 
warisan budaya ke tahap yang lebih tinggi sekiranya 
kesedaran untuk melestarikan budaya tidak ketara 
ini dipupuk lebih awal. Dapatan kajian menunjukkan 
bahawa tahap pengetahuan dan penerimaan mereka 
terhadap warisan budaya tidak ketara khususnya 
yang berkaitan dengan muzik tradisi dan seni 
persembahan ini berada pada tahap sederhana hingga 
tinggi. Mereka memiliki pengetahuan tentang 
warisan budaya tidak ketara milik mereka dan 
berkebolehan membezakan warisan budaya tidak 
ketara etnik lain. Generasi Z Sama-Bajau juga sedar 
tentang peranan mereka sebagai pewaris budaya dan 
dapatan menunjukkan generasi ini berminat untuk 
mengetahui tentang warisan budaya tidak ketara 
yang mereka warisi. Tahap penerimaan terhadap 
warisan budaya tidak ketara pula menunjukkan 

tahap tinggi secara konsisten yang memperlihatkan 
satu ikatan emosi yang mendalam terhadap warisan 
budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau. 

Perbandingan antara tahap pengetahuan 
dan tahap penerimaan generasi Z Sama-Bajau 
menunjukkan tahap penerimaan dari segi emosi 
dan sikap adalah lebih tinggi walaupun dari 
segi keterlibatan secara langsung dalam aktiviti 
kebudayaan etnik masih rendah dan terbatas. 
Generasi Z Sama-Bajau menunjukkan minat yang 
tinggi untuk mengetahui warisan budaya tidak 
ketara, serta merasa bangga dengan warisan budaya 
yang mereka miliki. Dapatan ini dapat dijadikan 
sebagai kayu ukur untuk generasi boomers, 
generasi X dan Y untuk menggalakkan penglibatan 
generasi Z Sama-Bajau dalam acara kebudayaan 
sama ada ketika majlis perkahwinan mahupun 
acara kebudayaan yang melibatkan persembahan 
kebudayaan etnik. Sokongan dan dorongan yang 
berterusan daripada komuniti terhadap penyertaan 
generasi ini dapat memberi suntikan semangat 
sekaligus dapat mengangkat dan memartabatkan 
warisan budaya tidak ketara yang semakin terhakis 
pada masa kini.

PENGHARGAAN

Penulis ingin merakamkan penghargaan kepada 
Universiti Malaysia Sabah (UMS) atas pembiayaan 
Geran Penyelidikan Dana Kluster (DKP), Kod 
Projek DKP0002 bertajuk “Penerimaan Generasi 
Z etnik Bajau Samah dalam Warisan Budaya Tak 
Ketara (Muzik Tradisi dan Seni Persembahan)”. 

RUJUKAN

Abrar Hiswara, Adit Mohammad Aziz & Yenik Pujowati. 2023. 
Cultural preservation in a globalized world: Strategies for 
sustaining heritage.  West Science Social and Humanities 
Studies 1(3): 98–106. 

Aditia Permadi. 2020. Peranan generasi milenial dalam 
melestarikan budaya melalui informasi digital.  SSRN 
Electronic Journal. https://doi.org/10.2139/ssrn.3621870

Aizza Husna Mohd Azam. 2021. Penerimaan warisan generasi 
Z terhadap seni warisan Dikir Barat di Kelantan. Latihan 
Ilmiah. Universiti Utara Malaysia. 

Ajzen I. 1991. The theory of planned behavior. Organizational 
Behavior and Human Decision Processes 50(2): 179–211.

Anastasia Aren Felix & Hafzan Zannie Hamza. 2024. Sebuah 
kajian kes pelestarian tarian Kanjet Lasan bagi masyarakat 
orang Kenyah di Kampung Long Moh, Baram, Sarawak. 
Dalam Lena Farida Hussain Chin, Hafzan Zannie Hamza, 
Muchammad Bayu Tejo Sampurno (ed.) Kajian Kes dalam 
Seni Persembahan. Volume 1. hlm. 35–43. Tanjung Malim: 
Penerbit Universiti Pendidikan Sultan Idris.

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   32 27/01/2026   09:47



33Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

Anggun Anindya Sekarningrum & R. Arditya Mutwara. 2024. 
The role of digital media in maintaining Pakualaman 
culture: Documentation and community Engagement. 
Interdisciplinary Journal of Communication 9(2): 261–280. 

Azizah Zain, Irwan Mahazir Ismail, Muhammad Fazli Taib 
Searani, Siti Nor Amalina Ahmad Tajuddin, & Maisarah 
Mohd Alim. 2023. Kemahiran dan cabaran guru prasekolah 
dalam pelaksanaan tarian tradisional Melayu di prasekolah. 
Jurnal Pendidikan Awal Kanak-Kanak Kebangsaan 12(1): 
12–18. 

Botangen, K. A., Vodanovich, S. & Yu, J. 2017, January 
1. Preservation of indigenous culture among 
indigenous migrants through social media: The igorot 
peoples.  Proceedings of the 50 Hawaii International 
Conference on System Sciences: 2303–2312. 

Burhanuddin Arafah. 2015. Warisan budaya, pelestarian dan 
pemanfaatannya. Makassar: Universitas Hasanuddin. 

Dayang Nadia Mawi & Humin Jusilin. 2017. Dokumentasi 
peralatan budaya makan sirih ‘selapa’ etnik Bajau Sama di 
Kota Belud. Jurnal MANU 26: 185–210. 

Eka Emilia & Nurlela. 2023. Pentingnya pelestarian warisan 
budaya dalam pariwisata. JIMA: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 
Research Findings, Literature Review, and Systematic 
Review 1(1): 1–4. 

Gaidhani, S., Arora, L. & Sharma, B.K. 2019. Understanding the 
attitude of generation Z towards workplace. Internasional 
Journal of Management, Technology and Engineering 
9(Xl): 2804–2812. 

Gusni Saat. 2003. Komuniti Samah-Bajau di bandar. Bangi: 
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia. 

Gusni Saat. 2008. Suku etnik Bajau: Urbanisasi, perubahan dan 
pembangunan. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Gusni Saat. 2005. Urbanisasi dan Stratifikasi Sosial di 
Kalangan Sama-Bajau di Sabah, Malaysia. Tesis Doktor 
Falsafah. Universiti Kebangsaan Malaysia. 

Halina Sendera Mohd Yakin. 2008. ‘Duang’: The semiotic 
interpretation and perceptioan of the Bajau-Sama tradition. 
Jurnal Sari 26: 71–78. 

Halina Sendera Mohd Yakin. 2013a. Cosmology and world-
view among the Bajau: The supernatural beliefs and cultural 
evolution. Mediterranean Journal of Social Sciences, 
Special Issue 4(9): 184–194. 

Halina Sendera Mohd Yakin. 2013b. Social hierarchy in Bajau 
tradisional culture. Jurnal MANU 19: 145–166.

Halina Sendera Mohd Yakin. 2018. Struktur Adat Kematian 
Menyingkap Pandangan Alam dan Kosmologi Masyarakat 
Bajau. Kota Kinabalu: Penerbit Universiti Malaysia Sabah. 

Halina Sendera Mohd Yakin & Saidatul Nornis Mahali. 2021. 
Sambulayang: signifikasi identiti budaya Bajau Semporna. 
Dalam Saidatul Nornis Mahali (ed.) Geliga Etnik di Sabah. 
hlm. 157–170. Kota Kinabalu: Penerbit Universiti Malaysia 
Sabah. 

Hanafiah Diman. 1991. Runsai: Nyanyi-tari Tradisi Masyarakat 
Bajau di Pantai Barat Sabah. Latihan ilmiah. Universiti 
Kebangsaan Malaysia. 

Harrith Hisham. 1 Ogos 2022. Permainan tradisional lenyap 20 
tahun lagi. https://www.kosmo.com.my/2022/08/01/seni-
budaya-permainan-tradisional-lenyap-20-tahun-lagi/. 

Hu Q, Hu X & Hou P. 2022. One social media, distinct habitus: 
Generation Z’s social media uses and gratifications and 
the moderation effect of economic capital. Front. Psychol. 
13,939128. 

Jamiah Manap, Mohammad Rezal Hamzah, Nor Jana Saim 
& Nurul Nabila Mohd Izani . 2015. The definition of Z 
generation: A systematic review. Prosiding Simposium 
Kebudayaan Indonesia-Malaysia 32(1): 607–623.

Katz, R., Ogilvie, S., Shaw, J. & Woodhead, L. 2022. Gen Z, 
explained: The art of living in a digital age. Chicago: The 
University of Chicago Press.

Lanny Nurhasanah, Bintang Panduraja Siburian & Jihan Alfira. 
2021. Pengaruh globalisasi terhadap minat generasi muda 
dalam melestarikan kesenian tradisional Indonesia. Jurnal 
Global Citizen 10(2): 31–39.

Lena Farida Hussain Chin & Mohd. Kipli Abdul Rahman. 2017. 
Kemampanan berasik: Persembahan ritual etnik Bajau 
Sama’ di Sabah. Proceedings 1st Lombok International 
Edu-Tourism Conference (LIETC 2017). Hlm. 31–41.

Lena Farida Hussain Chin, Hafzan Zannie Hamza, & 
Muchammad Bayu Tejo Sampurno. 2023. Kajian kes 
dalam seni persembahan. Vol 1. Tanjung Malim: Penerbit 
Universiti Pendidikan Sultan Idris.

Liu Yuxiao & Khairul Azhar Mat Daud. 2024. Mengkaji 
pengaruh estetika visual dalam penceritaan digital terhadap 
penglibatan masyarakat bagi tujuan pemerkasaan warisan 
budaya tidak ketara di media sosial. International Journal of 
Creative Future and Heritage (TENIAT) XIII (2): 143–155.  

Mas’ud Abid. 2019. Menumbuhkan minat generasi muda untuk 
mempelajari musik tradisional. Prosiding Seminar Nasional 
Pendidikan Program Pascasarjana Universitas PGRI 
Palembang. Hlm. 428–437. 

Melati Mohd Ariff. 23 ogos 2022. Seni dan budaya teguhkan 
perpaduan. https://www.bernama.com/bm/bfokus/news.
php?id=2113582). Diakses pada 1 Jun 2025.

Mohamed, Rozmalina Izwanita, Lee, Yok Fee, Darshan Singh, 
Sarjit Singh, Fadzil, Mohd Fauzi. 2018. Cabaran dan 
usaha pengekalan identiti etnik bumiputera Siam. Jurnal 
Pertanika Mahawangsa 5(1): 389–397.

Mohd Hassan Abdullah, Mohd Azam Sulong, Mohd Nizam 
Nasrifan, Suflan Faidzal Arshad & Nor Azman Mohd 
Ramli. 2024. Rhythms of identity: A comparative study 
of bertitik and mongigol-sumundai music in Bajau Samah 
and Rungus communities on Sabah’s Northwest Coast, 
Malaysia. Pakistan Journal of Life and Social Sciences 
22(2): 8758–8767.

Mohd Yuszaidy Mohd Yusoff, Hanapi Dollah & Ab Samad 
Kechot. 2011. Akta Warisan Kebangsaan, 2005: Tinjauan 
sepintas lalu. Jurnal Melayu (8): 173–188. 

Mohd Yuszaidy Mohd Yusoff, Muammar Ghaddafi Hanafiah, 
Yusmilayati Yunos & Norizam Jamian. 2017. Generasi Z 
dan warisan budaya. Seminar Bahasa, Sastera dan Budaya 
Melayu (SEBAHTERA 2017). Hlm. 2–17.

Mohd Yuszaidy Mohd Yusoff. 2018. Pemuliharaan warisan 
budaya melalui perundangan warisan dan agensi pelaksana 
di Malaysia. Jurnal Melayu 17(2): 143–159. 

Muhamad Fauzi Swarna, Ahmad Royani, Silva Intan Lestari, 
Caca Anisa Rahmawati & Aulia Susiani Kesuma Dewi N. 
2024. Peranan gen Z dalam mempertahankan budaya lokal 
Indonesia di era global. Karimah Tauhid 3(5): 5947–5953.

Murnihati Sarumaha, Kaminudin Telaumbanua, & Darmawan 
Harefa. 2024. Pendidikan berbasis kearifan lokal Nias 
Selatan: Membangun identitas budaya pada generasi muda. 
Jurnal Education and Development 12(3): 663–668.

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   33 27/01/2026   09:47



34	 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

Nadhirah Maulan, Nur Munifah Afifah Sarifudin, Mohd Nizam 
Yunus, Nik Azliza Nik Ariffin, Kamarul Azwan Azman. 
2022. Perahu lepa: sejarah dan warisan suku kaum Bajau 
Laut.  Jurnal Sejarah Lisan Malaysia (JSLIM) 6(3): 101–
115. 

Natasha Edreena Mohamad Nasruddin & Zuliskandar Ramli. 
2020. Keberkesanan media massa dan media sosial kepada 
masyarakat dalam menyelesaikan isu penjagaan warisan 
negara. Asian Journal of Environment, History and Heritage 
4(1): 1–14. 

Ni Putu Anggita Putri Swari, Ni Kadek Mirayanti, Ni Putu 
Swandewi, & I Wayan Widnyana. 2023. Peran generasi 
muda dalam mempertahankan seni dan budaya bangsa. 
Prosiding Pekan Ilmiah Pelajar (PILAR) 3: 132–136.

Ni Luh Putu Dita Pratiwi, Putu Sabda Jayendra & I Wayan 
Putra Aditya. 2024. Peran generasi Z dalam pelestarian 
kesenian genggong sebagai upaya pengembangan culture 
tourism. Jurnal Ilmiah Pariwisata dan Bisnis 3(8): 1435–
1445. 

Nor Azan Mat Zin, Siti Fadzilah Mat Noor & Zurina Muda. 
2016. Kelestarian Warisan Budaya Melalui Teknologi 
Maklumat dan Komunikasi. Bangi: Universiti Kebangsaan 
Malaysia.

Nor Hafidzah Abdullah, Wan Malini Wan Isa, Syadiah Nor Wan 
Shamsuddin, Norkhairani Abdul Rawi, Maizan Mat Amin & 
Wan Mohd Adzim Wan Mohd Zain. 2024. Towards digital 
preservation of cultural heritage: Exploring serious games 
for songket tradition. International Journal of Advanced 
Computer Science and Applications (IJACSA) 15(3): 209–
215. 

Norshahira Abdul Said & Leng Poh Gee. 2024. Kajian kes 
terhadap Igal-Igal suku kaum Bajau di daerah Kunak, 
Sabah. Dalam Lena Farida Hussain Chin, Hafzan Zannie 
Hamza, Muchammad Bayu Tejo Sampurno (ed.) Kajian kes 
dalam seni persembahan. Volume 1. hlm. 78–91. Tanjung 
Malim: Penerbit Universiti Pendidikan Sultan Idris.

Nur Filzahruz Mohamad Sahi, Noorazean Razaliii, Nurul 
Ashiqin Jaafariii & Adila Abdullah 2025. Warisan dalam 
irama: Menelusuri identiti Adat Perpatih melalui lagu “This 
is Pilah”. Al-Qanatir: International Journal of Islamic 
Studies 34(5): 26–39. 

Oktavia Lutfi Mu’alifah & Jumino. 2021. Village in 
disseminating information on the cultural heritage of 
the archipelago as a form of conservation.  E3S Web of 
Conferences, 317, 5002. 

Pengenalan bahagian Warisan tidak ketara dalam Portal Rasmi 
Jabatan Warisan Negara dalam https://www.heritage.gov.
my. Diakses pada 11 Ogos 2025. 

Prescylla Anak Bagik & Nurulakmal Abdul Wahid. 2024. Ngajat 
Iban: kajian terhadap struktur persembahan di kampung 
budaya Sarawak. Dalam Lena Farida Hussain Chin, Hafzan 
Zannie Hamza, Muchammad Bayu Tejo Sampurno (ed.) 
Kajian Kes dalam Seni Persembahan. Volume 1. hlm. 44–
52. Tanjung Malim: Penerbit Universiti Pendidikan Sultan 
Idris.

Rabiatul Addawiyah, Nur Anis Nabila Borhan, Marlia Idrus 
& Jafalizan Md Jali. 2024. Melestarikan sejarah seni 
warisan budaya Tarian Piring Selangor. Jurnal Kajian Lisan 
Malaysia (JKLM) 2(3): 82–92.   

Rosmah Derak, Saidatul Nornis Mahali, & Noorafini Kassim. 
2025. Pewajaran Ratu Serimpak sebagai simbol budaya dan 
tradisi etnik Sama-Bajau. Sains Insani 10(1): 108–118. 

Saidatul Nornis Mahali. 1999. Bahasa dan Alam Pemikiran 
Masyarakat Bajau. Kota Kinabalu: Penerbit Universiti 
Malaysia Sabah. 

Saidatul Nornis Mahali. 2006. Baraq jomo diri terhadap 
sair Bajau Kota Belud: Tafsiran dari persepsi linguistik 
antropologi. Jurnal Pengajian Melayu 15: 90–111. 

Saidatul Nornis Mahali. 2008. Interaksi sosial dalam isun-isun 
Bajau. Akademika 74: 59–87.

Saidatul Nornis Mahali. 2012. Bajau Pantai Barat. Kuala 
Lumpur: Institut Terjemahan dan Buku Malaysia. 

Saidatul Nornis Mahali. 2015. Isun-isun Citra Budaya Bajau. 
Kota Kinabalu: Penerbit Universiti Malaysia Sabah. 

Saidatul Nornis Mahali. 2020. Pelestarian nilai budaya 
beracuankan kearifan tradisi. Dalam Halina Sendera Mohd 
Yakin, Rosmah Derak & Abdul Hair Beddu Assis. (ed.) 
Pengajian Liberal dan Kelangsungannya dalam Landskap 
Pendidikan Negara. hlm. 199–218. Kota Kinabalu: Penerbit 
Universiti Malaysia Sabah.

Siti Norlizaiha Harun. 2019. Pembangunan pelancongan 
warisan melalui pemuliharaan & persembahan interpretasi. 
Program Bicara @ Muzium, Muzium Kota Kuala Kedah. 
29 Julai 2019. 

Tapscott, D. 2008. Grown Up Digital: How The Net Generation 
Is Changing Your World. London: The McGraw-Hill.

Torus Manusun Sianturi. 2025. Gaya hidup generasi Z dan 
perubahan tradisi lokal: Studi sosial budaya di Desa 
Sigompul, Kabupaten Humbang Hasundutan.  Boraspati 
Journal: Journal of Bilingualism, Organization, Research, 
Articles, Studies in Pedagogy, Anthropology, Theory, and 
Indigenous Cultures 2(3): 187–202.

Twenge, J.M. 2023. Generations: The real differences between 
gen Z, Millennials, gen X, Boomers, and Silents- and what 
they mean for America’s future. Perspectives on Science 
and Christian Faith 75(3): 212–214. 

Wan Abdul Kadir Wan Yusoff. 2007. Antara tradisi dan 
perubahan pernyataan budaya di persisiran pantai timur 
Semenanjung Malaysia. Jurnal Pengajian Melayu (JOMAS) 
18(1): 172–185. 

Yap Beng Liang. 1990. Perubahan sosial dalam masyarakat 
Bajau Kota Belud, Sabah. Tesis Doktor Falsafah. Universiti 
Malaya, Kuala Lumpur. 

Yap Beng Liang. 1993. Masyarakat Bajau Kota Belud (Sabah) 
pada zaman tradisional. Dalam Nik Safiah Karim (ed.) 
Tinta Kenangan (hlm. 272–305). Kuala Lumpur: Akademi 
Pengajian Melayu, Universiti Malaya. 

Yap Beng Liang. Januari 1997. Nilai sosial masyarakat 
Bajau: Tradisi dan perubahan. Forum Universiti Malaya-
Universitas Sumatera Utara, Kuala Lumpur. 

Zitomer, M. R. 2016. Dance makes me happy: Experiences 
of children with disabilities in elementary school dance 
education. Research in Dance Education 17(3): 218–234. 

Zulayti Zakaria, Ang Kean Hua, Mohamad Pirdaus Yusoh, 
Mohamad Ikhram Mohamad Ridzuan & Junaidah Yusof. 
2023. Warisan budaya etnik Bajau Samah di Kota Belud, 
Sabah. Asian Journal of Research in Education and Social 
Sciences 5(3): 555–561.

JATMA 14(1) 2026 #2.indd   34 27/01/2026   09:47


