International Journal of the Malay World and Civilisation 14(1), 2026: 20 — 34
(https://doi.org/10.17576/jatma-2026-1401-02)

Antara Moden dan Tradisi: Persepsi Generasi Z Sama-Bajau terhadap Warisan Budaya Tidak
Ketara

Between Modernity and Tradition: Gen Z Sama-Bajau: Perception of Intangible Cultural Heritage

Rosman DErAK!, NOORAFINI Kassim!, SAIDATUL NORNIS MAHALI'*, JUNAIDAH JANUIN!, SHAFFARULLAH ABD
RAHMAN' & SANEN GERARD MARSHALL!

"Pusat Penataran Ilmu dan Bahasa, Universiti Malaysia Sabah
*Pengarang koresponden: saidatul@ums.edu.my

Received: 31 October 2025; Accepted: 10 Disember 2025

ABSTRAK

Penerusan warisan budaya tidak ketara jarang sekali dibincangkan terutama yang melibatkan generasi Z. Pengetahuan
dan penerimaan generasi Z etnik Sama-Bajau diketengahkan melalui makalah ini untuk meneliti sejauh mana tahap
pengetahuan dan penerimaan generasi ini terhadap muzik dan seni persembahan sebagai warisan budaya tidak ketara
yang diwarisi turun temurun. Kajian ini adalah kajian kuantitatif yang melibatkan reka bentuk tinjauan deskriptif
untuk mengukur tahap pengetahuan dan tahap penerimaan mereka. Persampelan rawak mudah telah digunakan
untuk mendapatkan data dan seramai 205 orang responden dipilih melalui kerjasama bersama dengan jawatankuasa
komuniti Sama-Bajau di daerah Kota Belud dan Tuaran. Instrumen kajian berbentuk soal selidik berstruktur yang
merangkumi dua bahagian utama iaitu tahap pengetahuan (8 item) dan tahap penerimaan (10 item), masing-masing
diukur menggunakan skala Likert lima mata (1 = sangat tidak setuju hingga 5 = sangat setuju). Kesahan kandungan
soal selidik telah disahkan oleh tiga orang pakar dalam bidang budaya dan pendidikan. Kajian rintis yang dijalankan
ke atas 50 orang responden dengan nilai Cronbach's Alpha melebihi 0.85 menandakan kebolehpercayaan yang tinggi.
Proses pengumpulan data diperoleh dengan dua kaedah iaitu edaran bersemuka di pusat komuniti yang terlibat dan
edaran secara dalam talian melalui google form. Dapatan kajian menunjukkan generasi Z Sama-Bajau memiliki
tahap pengetahuan yang berada pada tahap sederhana hingga tinggi terhadap warisan budaya tidak ketara mereka.
Tahap penerimaan lebih menonjol berbanding tahap pengetahuan terhadap muzik tradisi dan seni persembahan etnik
berdasarkan data yang diperoleh. Hal ini menunjukkan generasi Z mempunyai tahap kesedaran terhadap kepentingan
menjaga warisan budaya etnik meskipun dari aspek praktikal dan penglibatan mereka secara langsung terhadap
kegiatan budaya tersebut masih lagi terbatas. Kajian ini penting agar kelangsungan dan kelestarian warisan budaya
tidak ketara Sama-Bajau dapat dipelihara dan tidak pupus akibat kepesatan teknologi yang banyak mempengaruhi
kehidupan generasi Z Sama-Bajau pada masa kini.

Kata Kunci: Warisan budaya tidak ketara, pengetahuan, penerimaan, generasi Z, etnik Sama-Bajau

ABSTRACT

The maintenance of intangible cultural heritage is seldom addressed, particularly with reference to Generation Z. In
response to this gap, the present paper emphasises the knowledge and acceptance of intangible cultural heritage among
Generation Z within the Sama-Bajau ethnic group. Specifically, it aims to investigate the extent of this generation's
understanding and appreciation of music and the performing arts as intangible cultural heritage that is transmitted
across generations. To achieve this objective, a quantitative methodology was utilised, employing a descriptive survey
design to assess participants’ knowledge and acceptance levels. Simple random sampling was adopted for data
collection, resulting in the selection of 205 respondents in collaboration with Sama-Bajau community committees in the
districts of Kota Belud and Tuaran. The research instrument comprised a structured questionnaire with two principal
sections: knowledge (eight items) and acceptance (ten items), each measured using a five-point Likert scale (1 = strongly
disagree to 5 = strongly agree). Importantly, content validity was established by three experts in the fields of culture

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 20 27/01/2026 09:47



Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall 21

and education. Furthermore, a pilot study involving 50 respondents produced a Cronbach'’s alpha exceeding 0.85,
thereby indicating a high level of reliability. Data collection was conducted through two methods, namely face-to-face
distribution at participating community centres and online distribution via Google Forms. The findings indicate that
Sama-Bajau Generation Z possess moderate to high levels of knowledge regarding their intangible cultural heritage.
Notably, the acceptance of traditional music and ethnic performing arts was found to be stronger than knowledge. Based
on these results, it can be inferred that Generation Z is aware of the importance of safeguarding their ethnic cultural
heritage; however, their practical engagement and direct participation in such activities remain limited. In conclusion,
this study is crucial for ensuring the continuity and sustainability of Sama-Bajau cultural heritage, particularly in light
of the rapid technological advancements that significantly influence the lives of the current Sama-Bajau Generation Z.

Keywords: Intangible cultural heritage; knowledge; acceptance; Generation Z, Sama-Bajau ethnic group.

PENGENALAN

Isu-isu tentang pelestarian warisan budaya sama ada
budaya ketara mahupun budaya tidak ketara telah
lama dibangkitkan oleh pelbagai pihak di seluruh
negara misalnya, isu kepupusan budaya tradisi
komuniti Orang Asli di Semenanjung Malaysia
yang telah diusulkan sejak tahun 2014. Masyarakat
ini juga menerima tempias pemodenan yang
menyebabkan generasi mudanya menyisihkan tradisi
silam milik mereka. Sejak tahun 2016, telah dikesan
kemerosotan pementasan Wayang kulit; Nyanyi-tari
Boria. Demikian juga dengan pementasan budaya
Mek Mulung, Menora, Main Puteri, Mak Yong
dan lain-lain seni-tari yang berhadapan dengan isu
ketiadaan pelapis dalam kalangan generasi muda.
Kemudiannya nyanyi-tari di wilayah Borneo turut
didapati berhadapan dengan ancaman peminggiran
dan kurangnya maklumat serta ketiadaan pelapis
untuk meneruskan warisan budaya berkenaan.
Antaranya nyanyi-tari Bebayuh, Nyivanpehmung,
Kanjet, dan Sumirid (Lena Farida et al. 2023).

Di negeri Sabah, etnik Sama-Bajau turut
berhadapan dengan masalah kurangnya pelapis
dalam kalangan generasi muda yang mempelajari
dan mewarisi warisan budaya tidak ketara seperti
muzik dan seni persembahan. Malah, warisan budaya
tidak ketara ini sudah menunjukkan tanda-tanda
kepupusan dan wujud kebimbangan dalam kalangan
etnik Sama-Bajau terutama dalam memastikan
penerusan dan kelangsungan warisan budaya tidak
ketara mereka (Lena Farida & Mohd Kipli 2017).
Perkembangan media sosial sedikit sebanyak telah
memberi kesan kepada warisan budaya sesuatu
kaum dan etnik yang terdapat di Malaysia terutama
dalam aspek penerimaan dan pengetahuan generasi
Z terhadap perwarisan warisan budaya yang menjadi
identiti mereka (Natasha & Zuliskandar 2020).
Torus (2025) berpandangan akses terhadap budaya

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 21

global begitu mudah didapati dalam media sosial
menyebabkan generasi Z lebih mudah mengetahui
hiburan dari luar negara berbanding dengan warisan
budaya mereka yang diwariskan secara turun
temurun. Lanny et al. (2021) mengatakan generasi
muda yang terdedah dengan pengaruh teknologi dan
budaya Barat/budaya luar menyebabkan mereka
kurang meminati warisan budaya tidak ketara. Selain
itu, Rabiatul Addawiah et al. (2024) berpandangan
kekurangan pengetahuan terhadap budaya dan
kepentingan menjaga warisan budaya merupakan
faktor penyebab kepada hilangnya minat generasi
muda untuk mempelajari, menghargai, melibatkan
diri serta mempraktikkan warisan budaya tidak
ketara dalam kehidupan mereka.

Kepekaan terhadap upaya pemerkasaan warisan
budaya tidak ketara ini perlu ditangani segera
kerana perubahan sikap para pewaris setiap warisan
berkenaan semakin memudar. Hal seumpama
ini merupakan suatu penjajahan minda secara
psikologi kerana generasi muda menganggap semua
warisan budaya tradisi sama ada ketara atau tidak
ketara sebagai suatu warisan yang berlawanan
sifatnya dengan kepesatan teknologi hari ini.
Justeru, Burhanuddin (2015) menjelaskan tentang
keperluan untuk mewariskan budaya melalui proses
transmission of culture iaitu proses pembudayaan
melalui pewarisan budaya dari satu generasi ke
generasi agar warisan budaya tidak ketara ini terus
lestari dan kekal zaman berzaman. Berpandukan
jumlah dokumentasi yang sangat terhad terhadap
warisan tradisi budaya tidak ketara yang berkaitan
dengan penerusan tradisi oleh generasi Z Sama-
Bajau, maka kajian ini dilakukan untuk meneliti
sejauh mana tahap pengetahuan dan penerimaan
generasi Z Sama-Bajau terhadap warisan budaya
tidak ketara khususnya yang berkaitan dengan
muzik tradisi dan seni persembahan etnik ini.

27/01/2026 09:47



22 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

WARISAN BUDAYA TIDAK KETARA DAN
GENERASI Z

Warisan budaya adalah cerminan jati diri dan
simbol kepada masyarakat pengamalnya dan juga
negara yang diduduki (Mohd Yuszaidy et al. 2011).
Warisan budaya juga adalah ekspresi cara hidup
yang dibangun oleh sesuatu komuniti dan diwarisi
dari satu generasi ke generasi (Nor Azan et al. 2016).
Warisan budaya di Malaysia terbahagi kepada
warisan budaya ketara dan warisan budaya tidak
ketara. Dalam Akta Warisan Kebangsaan, 2005
(Akta 645) yang dinaungi oleh Jabatan Warisan
Negara, kerajaan Malaysia komited melindungi
warisan budaya tidak ketara sesuai dengan matlamat
untuk memulihara, memelihara dan mengekalkan
warisan negara melalui kaedah dokumentasi,
kajian penyelidikan dan pengembangan ilmu. Bagi
merealisasikan usaha ini empat cawangan yang
berkaitan dengan kegiatan budaya telah ditubuhkan
iaitu adat dan budaya, seni dan persembahan, bahasa
dan persuratan serta seni halus dan kraf (https://www.
heritage.gov.my) untuk kelestarian warisan budaya
tidak ketara (intangible heritage) daripada terus
terancam dan pupus. Warisan budaya tidak ketara
boleh didefinisikan sebagai kegiatan budaya yang
terhasil daripada idea dan ciptaan manusia untuk
mengisi kehidupan mereka dan kegiatan budaya
ini boleh diwariskan dari satu generasi kepada satu
generasi. Dengan kata lain, warisan budaya tidak
ketara seperti tradisi lisan, seni persembahan, seni
muzik, seni mempertahankan diri, nyanyian ini
boleh dipelajari daripada pakar yang berpengalaman
dan mempunyai pengetahuan dalam kegiatan
budaya tersebut dalam usaha pelestarian budaya
tidak ketara (Mohd Yuszaidy 2018).

Muzik tradisi dan seni persembahan adalah
satu bentuk kegiatan budaya dan warisan budaya
tidak ketara yang dimiliki oleh setiap anggota
masyarakat yang diwarisi secara turun temurun.
Di negeri Sabah, kepelbagaian etnik telah menjadi
sumber kekayaan warisan budaya yang menjadi
simbol dan identiti setiap etnik yang menghuni
negeri tersebut. Kekayaan budaya ini diamalkan
oleh para pendukungnya dan menjadi amalan yang
diwarisi turun temurun. Warisan budaya tidak
ketara yang berkaitan dengan muzik tradisi dan seni
persembahan yang dimiliki oleh etnik Sama-Bajau
di kawasan Pantai Barat Sabah seperti Kota Belud
dan Tuaran amat signifikan dalam kehidupan etnik
Sama-Bajau. Mereka memiliki warisan budaya tidak
ketara seperti muzik betitik (bertitik), nget biula

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 22

(menggesek biola), tarian runsai, tarian limbai dan
nyanyian kalang, syair, isun-isun dan bua bua. Etnik
Sama-Bajau dan Bajau Samah merupakan istilah
yang digunakan untuk merujuk kepada kelompok
etnik di kawasan Pantai Barat Sabah yang menetap di
Kota Belud, Tuaran, Papar, Kota Kinabalu. Memetik
pendapat Saidatul Nornis Mahali (2008: 60), istilah
Sama kebiasaannya merujuk kepada kelompok
sesama orang Bajau untuk merujuk kepada orang
Bajau sedangkan istilah Bajau digunakan oleh
individu yang bukan dalam kelompok orang Bajau.
Selain itu, panggilan ini juga berasaskan kepada
lokasi penempatan sehingga wujud panggilan Bajau
Kota Belud, Bajau Tuaran, Bajau Papar dan Bajau
Semporna.

Muzik betitik yang melibatkan alat muzik seperti
gong, kulintangan, bebandil dan gendang merupakan
nadi budaya yang mengikat komuniti etnik Sama-
Bajau dengan akar budaya mereka dan selalunya
acara ini dipersembahkan pada majlis perkahwinan
dan aktiviti kebudayaan (Mohd Hassan et al. 2024).
Persembahan betitik dalam majlis perkahwinan
biasanya diikuti oleh persembahan tarian tradisi
Sama-Bajau seperti runsai, limbai dan nyanyian
isun-isun yang disertai dengan muzik biola (nget
biula) dan dipersembahkan oleh etnik Sama-Bajau
yang berkemahiran. Kebanyakan yang terlibat dalam
aktiviti kebudayaan ini terdiri daripada golongan
dewasa dan sudah berusia. Manakala tarian /imbai
pula sering dipersembahkan oleh golongan muda
etnik Sama-Bajau semasa menyambut ketibaan
pengantin lelaki yang diarak ke rumah pengantin
perempuan dalam majlis perkahwinan.

Warisan budaya tidak ketara ini bagaimanapun
terpaksa bersaing dengan muzik moden yang mudah
diperoleh oleh generasi Z Sama-Bajau di internet
sama ada dari YouTube, Tik Tok, Instagram, Twitter
dan Facebook. Generasi Z sering dikaitkan dengan
generasi yang celik teknologi kerana terdedah
dengan teknologi sejak lahir lagi (Tapscott 2008).
Generasi ini lahir antara tahun 1995 hingga tahun
2012 (Twenge 2023), 1997 hingga tahun 2012 (Torus
2025), 1998 hingga tahun 2009 (Tapscott 2008),
1995 hingga 2010 (Katz et al. 2022; Jamiah Manap
etal. 2015). Di Malaysia, generasi Z merujuk kepada
individu yang lahir antara tahun 1995 hingga tahun
2010 sebagaimana menurut Jamiah Manap et al.
(2015). Perbezaan umur dalam pengelasan generasi
Z menunjukkan perbezaan dalam kalangan pengkaji
namun begitu jurang perbezaan tersebut tidak jauh
berbeza. Gaidhani et al. (2019) menyebut generasi
7 adalah generasi yang lahir dan dibesarkan dengan

27/01/2026 09:47



Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall 23

teknologi, digital-centric sehinggakan teknologi
telah menjadi identiti dan kehidupan mereka. Katz
et al. (2022) mengatakan generasi Z ini adalah
generasi yang terlalu bergantung kepada peranti
digital untuk mendapatkan hiburan, berkomunikasi
dan mendapatkan maklumat.

Peralihan generasi Z yang celik teknologi ini
menyebabkan kegusaran dalam kalangan generasi
sebelumnya. Hal ini demikian kerana pergantungan
kepada teknologi dan media sosial untuk berhibur dan
bersosial memberi impak besar kepada pengetahuan
dan penerimaan mereka terhadap warisan budaya
tidak ketara. Pengaruh globalisasi terhadap warisan
budaya tidak ketara ini juga menyebabkan generasi
Z Sama-Bajau lebih banyak menerima muzik luar
sebagai hiburan kerana mudah diakses berbanding
dengan akses kepada muzik tradisi dan seni
persembahan seperti betitik, nget biula, runsai,
limbai dan nyanyian isun-isun, kalang, bua bua dan
syair yang jarang dipersembahkan kecuali ketika
majlis perkahwinan atau majlis kebudayaan etnik.
Perkara ini menjadi cabaran besar kepada generasi
7 Sama-Bajau untuk mengetahui dan seterusnya
melibatkan diri secara langsung dalam kegiatan
budaya etnik mereka.

SOROTAN KAJIAN

Kajian tentang pengetahuan dan penerimaan
generasi Z terhadap warisan budaya tidak ketara
kurang mendapat tempat dalam kalangan pengkaji.
Meskipun demikian, masih terdapat beberapa kajian
berkaitan dengan topik berkenaan telah dilakukan.
Antaranya, kajian yang dilakukan oleh Mohd
Yuszaidy et al. (2017) yang meneliti penggunaan
gajet dalam kalangan generasi Z. Kajian ini turut
meneliti pengetahuan generasi Z mengenai warisan
budaya ketara dan warisan budaya tidak ketara
dalam penggunaan teknologi. Kajian menyimpulkan
kehidupan generasi Z sememangnya bergantung
penuh kepada teknologi dan penggunaan gajet.
Mereka cenderung kepada pembelajaran secara
maya kerana ia lebih menarik dan interaktif.
Pengisian tentang warisan budaya secara digital
sangat membantu generasi Z untuk mempelajari dan
mengetahui warisan budaya ketara dan tidak ketara.
Kajian ini turut menegaskan bahawa aplikasi secara
digital sangat penting untuk diketengahkan seiring
dengan kecanggihan teknologi kini. Pembelajaran
secara maya dilihat mampu menyuntik minat
generasi Z yang sentiasa mencari sumber rujukan
daripada internet. Oleh itu, keperluan untuk

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 23

pembelajaran tentang warisan budaya perlu
diusahakan dengan membina portal warisan budaya
yang interaktif sifatnya dan bersesuaian dengan
keperluan generasi Z yang kurang melibatkan diri
secara langsung dengan kegiatan budaya.

Dikir barat di Kelantan turut mendapat perhatian
Aizza Husna (2021) yang meneliti mengenai aspek
penerimaan generasi Z terhadap muzik tradisi ini.
Kurangnya pendedahan warisan budaya ini terhadap
generasi Z di samping, pengaruh muzik moden yang
telah mengambil alih muzik tradisi ini menyebabkan
warisan seni ini hampir dilupakan. Walaupun begitu,
didapati generasi Z masih mempunyai pengetahuan
dan penerimaan yang tinggi terhadap dikir barat
meskipun, pendedahan terhadap muzik moden
begitu mendominasi kehidupan mereka. Para
responden juga bersetuju bahawa dikir barat masih
relevan untuk dipelajari dan diwarisi oleh generasi
Z. Dengan demikian, usaha berterusan daripada
penggiat seni sangat diperlukan agar kelestarian
Dikir barat ini tetap terpelihara dan menjadi warisan
budaya tidak ketara sejak berzaman di negeri
Kelantan.

Pemeliharaan dan  pemerkasaan  warisan
budaya tidak ketara turut dilakukan oleh Liu
Yuxiao & Khairul Azhar Mat Daud (2024). Mereka
mengaplikasikan estetika visual yang menarik untuk
meningkatkan pengiktirafan budaya, keaslian,
dan penglibatan masyarakat terhadap penceritaan
digital melalui media sosial. Mereka meneliti
hubungan antara estetika visual dan tingkah laku
promosi di media sosial yang dikonseptualisasikan
sebagai penggunaan (consumption), sumbangan
(contribution) dan  penciptaan (creation)
berdasarkan kepada kerangka Stimulus Organism-
Response (S-O-R) serta model hierarki reflektif
- formatif. Hasil kajian ini merumuskan bahawa
pemeliharaan dan pemerkasaan warisan budaya
tidak ketara mampu ditingkatkan melalui interaksi
pengguna dengan kandungan warisan budaya tidak
ketara. Malah, mereka turut menyarankan agar
kajian lanjutan yang melibatkan pengguna rentas
budaya, elemen reka bentuk khusus budaya, serta
kesan pengantara tambahan bagi memperdalam
pengetahuan mengenai penglibatan visual dalam
promosi warisan budaya digital dilakukan.

Nur Filzahruz Mohamad Sahi et al. (2025)
pula menggunakan medium budaya popular yang
memperkukuhkan identiti budaya masyarakat
Negeri Sembilan, khususnya melalui pengungkapan
Adat Perpatih dan warisan sejarah tempatan.
Mereka memilih lagu WARIS, ‘This is Pilah’

27/01/2026 09:47



24 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

untuk menganalisis dan menilai peranan muzik
kontemporari sebagai saluran penyampaian nilai
dan naratif identiti kolektif. Kajian ini berhasil
menemukan falsafah dan identiti budaya masyarakat
Negeri Sembilan yang tersirat di dalam lirik lagu
berkenaan. Lagu ‘This is Pilah’ bukan sekadar
produk hiburan tetapi berperanan juga sebagai
wahana pendidikan budaya yang menyatukan
elemen sejarah, agama dan adat dalam bentuk seni
moden. Budaya popular melalui muzik seperti ini
terbukti mampu menjadi medium efektif untuk
memelihara warisan dan menyemai jati diri dalam
masyarakat kontemporari khusus terhadap generasi
Z yang lebih tertarik dengan peneguhan jati diri
melalui elemen warisan budaya tidak ketara.

Salah satu warisan budaya tidak ketara etnik
Sama-Bajau yang sering diketengahkan ialah
Pertandingan Ratu Serimpak yang diadakan setiap
tahun. Dalam pertandingan ini, ditampilkan warisan
busana tradisi yang menjadi simbol budaya dan
tradisi etnik ini yang, sekaligus memperlihatkan
keunikan daripada aspek reka bentuk dan warna.
Kajian yang dilaksanakan oleh Rosmah Derak et
al. (2025) itu diusahakan untuk mewajarkan ratu
serimpak sebagai simbol budaya dan jati diri
etnik Sama-Bajau di Sabah. Kajian ini merumuskan
bahawa pertandingan ini merupakan usaha penting
untuk memartabatkan busana etnik Sama-Bajau
selain dapat memupuk kefahaman generasi
muda etnik Sama-Bajau untuk mengenal dan
mengetahui secara mendalam tentang warisan
budaya mereka. Selain menjadi tarikan kepada
pelancong dari dalam dan luar Sabah, pertandingan
ini turut menjadi medium untuk memperkasakan
pengetahuan warisan budaya ketara dan tidak ketara
milik etnik ini.

Kebanyakan kajian terhadap etnik Sama-
Bajau sebelum ini lebih tertumpu kepada pelbagai
aspek antaranya, pembangunan nilai perubahan
sosial dalam masyarakat Bajau (Yap 1990; 1993;
1997), urbanisasi, perubahan dan pembangunan
stratifikasi sosial etnik Bajau (Gusni 2005; 2008;
2003). Penelitian tentang etnik Sama-Bajau juga
mencakupi latar sejarah masyarakat Sama-Bajau
(Saidatul Nornis Mahali 2012; Halina Sendera Mohd
Yakin 2018), Adat kematian serta pandangan hidup
dan kosmologi Bajau (Saidatul Nornis Mahali 2012;
Halina Sendera Mohd Yakin 2013a), bahasa etnik
Bajau (Saidatul Nornis Mahali 1999), sistem sosial
masyarakat Sama-Bajau sama ada dalam aspek
kepimpinan dan ekonomi (Saidatul Nornis Mahali
2012) serta sistem budaya yang mencakupi budaya

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 24

tradisi berbentuk benda dan budaya tradisi bukan
benda atau juga dikenali sebagai warisan budaya
ketara dan warisan budaya tidak ketara (Saidatul
Nornis Mahali 2012; Halina Sendera Mohd Yakin
2013b, 2008; Dayang Nadia & Humin Jusilin 2017).

Meskipun demikian, masih terdapat beberapa
kajian berkait dengan warisan budaya tidak
ketara seperti seni kraf, tradisi lisan, muzik dan
persembahan telah diteliti oleh beberapa pengkaji
antaranya ialah simbol tfudung duang (Halina
Sendera 2008), tradisi makan sirih (Dayang Nadia
& Humin Jusilin 2017), runsai etnik Sama-Bajau
yang menggabungkan elemen nyanyi-tari tradisi
etnik Sama-Bajau (Hanafiah Diman 1991), tarian
igal-igal (Norshahira Abdul Said & Leng Poh Gee
2024), isun-isun dan syair sebagai warisan budaya
Bajau Kota Belud (Saidatul Nornis Mahali 2006,
2015), persembahan ngalai/berasik yang menjadi
ritual penyembuhan etnik Sama-Bajau (Lena Farida
& Mohd Kipli 2017), aktiviti kebudayaan ratu
serimpak sebagai simbol pengenalan identiti dan
jati diri etnik Sama-Bajau (Rosmah Derak et al.
2025), sambulayang (Halina Sendera Mohd Yakin
& Saidatul Nornis Mahali 2021), lepa (Nadhirah
Maulan et al. 2022) dan warisan budaya tidak ketara
dalam etnik Ubian (Zulayti Zakaria et al. 2023).
Walau bagaimanapun, kajian-kajian berkenaan lebih
kepada kajian kontekstual terhadap etnik Sama-
Bajau sama ada yang berkaitan dengan aspek sejarah,
politik, budaya, ekonomi serta sosial untuk tujuan
pendokumentasian. Selain itu, terdapat juga usaha
untuk memelihara warisan budaya tidak ketara etnik
Sama-Bajau yang boleh dilihat melalui penyesuaian
dan pengamalan berterusan terhadap budaya melalui
inisiatif komuniti Sama-Bajau seperti penganjuran
Festival Kebudayaan Rumpun Bajau Samah.
Antaranya ialah pertandingan ratu serimpak yang
dilihat berupaya untuk memperkenalkan aspek-
aspek budaya seperti pakaian, pelamin, kraftangan
tudung duang, muzik betitik, cara hidup etnik Sama-
Bajau dan penggunaan bahasa Sama-Bajau dalam
kalangan generasi Z etnik ini.

Sungguhpun banyak kajian tentang etnik
Sama-Bajau yang dilakukan oleh para penyelidik
daripada pelbagai perspektif namun, kajian terhadap
penerimaan generasi muda ataupun generasi Z
terhadap warisan budaya tidak ketara etnik Sama-
Bajau hampir tidak ditemukan. Pengkaji-pengkaji
sebelum ini lebih banyak mengkaji tentang aspek
sejarah, budaya, politik, ekonomi dan sosial etnik
Sama-Bajau sehinggakan penerusan terhadap
peralihan generasi Sama-Bajau kurang disedari

27/01/2026 09:47



Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall 25

dan diberi tumpuan terutama untuk mengkaji
sejauh mana generasi Z Sama-Bajau mengetahui,
menerima dan mengamalkan warisan budaya tidak
ketara milik mereka. Oleh itu, kajian ini begitu
signifikan dan sejajar dengan perkembangan semasa
kerana cabaran besar untuk mengekalkan warisan
budaya tidak ketara dalam kalangan generasi Z
adalah persaingan dengan budaya popular yang
banyak mengalihkan perhatian mereka. Secara
keseluruhan, kajian-kajian lepas menunjukkan
generasi Z mempunyai akses teknologi yang tinggi
untuk mempelajari sama ada warisan budaya ketara
mahupun budaya tidak ketara namun, penglibatan
mereka secara langsung dalam amalan budaya
masih kurang didokumentasikan terutamanya bagi
etnik Sama-Bajau di Sabah. Walaupun terdapat
pelbagai kajian kontekstual tentang sejarah, amalan
budaya dan identiti etnik Sama-Bajau namun, kajian
yang menyentuh dimensi kesedaran, penerimaan
dan pengetahuan warisan budaya dalam kalangan
generasi Z masih belum diberikan perhatian
secara mendalam. Jurang inilah yang menjadi asas
keperluan kajian ini.

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menggunakan pendekatan kuantitatif
dengan reka bentuk tinjauan deskriptif bagi
mengukur tahap pengetahuan dan penerimaan
generasi Z etnik Sama-Bajau terhadap warisan
budaya tidak ketara secara sistematik. Reka bentuk
tinjauan deskriptif ini membolehkan penyelidik
mengenal pasti pola kecenderungan responden
tanpa memanipulasi sebarang pemboleh ubah, serta
membuat perbandingan tahap antara dua konstruk
yang dikaji. Populasi kajian terdiri daripada
generasi Z Sama-Bajau di Kota Belud dan Tuaran,
Sabah kerana golongan ini berada pada fasa penting
pembentukan identiti budaya serta berperanan
sebagai pewaris utama warisan budaya. Pemilihan
responden dibuat di kedua-dua lokasi kajian
memandangkan Kota Belud dan Tuaran didominasi
oleh etnik Sama-Bajau yang manarata-rata penduduk
di kawasan tersebut masih lagi mengekalkan budaya
dan tradisi Sama-Bajau. Kaedah persampelan rawak
mudah digunakan bagi memastikan setiap individu
dalam populasi di daerah Kota Belud dan Tuaran
mempunyai peluang sama rata untuk dipilih sebagai
responden. Pemilihan sampel dijalankan melalui
penyediaan senarai Generasi Z Sama-Bajau (lahir
1995-2010) di kedua-dua daerah dengan kerjasama
Jawatankuasa Komuniti, sebelum responden

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 25

dipilih menggunakan penjana nombor rawak serta
diganti sekiranya tidak dapat dihubungi. Melalui
prosedur ini, seramai 205 responden berjaya dipilih
dan dianggap mewakili populasi sasaran secara
mencukupi untuk analisis statistik.

Instrumen kajian terdiri daripada soal selidik
berstruktur yang mengukur dua konstruk utama iaitu
tahap pengetahuan (8 item) dan tahap penerimaan
(10 item) terhadap warisan budaya tidak ketara
menggunakan skala Likert lima mata (1 = sangat
tidak setuju hingga 5 = sangat setuju). Pembinaan
item adalah berasaskan kajian lepas mengenai
generasi muda dan warisan budaya tidak ketara
(Mohd Yuszaidy et al. 2017; Aizza Husna 2021;
Lanny et al. 2021), kerangka sikap dan penerimaan
dalam Teori Tingkah Laku Terancang oleh Ajzen
(1991) serta definisi dan konsep warisan budaya
tidak ketara menurut Akta Warisan Kebangsaan
2005 dan Mohd Yuszaidy (2018), di mana item
pengetahuan menilai pemahaman konsep, elemen
seni persembahan dan instrumen muzik tradisional,
manakala item penerimaan menilai dimensi emosi,
sikap dan kesediaan penglibatan generasi muda.
Kesahan kandungan disahkan oleh tiga pakar budaya
dan pendidikan, manakala kajian rintis terhadap
50 responden menunjukkan nilai Cronbach’s
Alpha melebihi 0.85, seterusnya beberapa
pengubahsuaian kecil dibuat seperti pemudahan
bahasa dan penstrukturan semula urutan item tanpa
menggugurkan sebarang pernyataan.

Data yang dikumpulkan dianalisis menggunakan
perisian IBM SPSS Statistics versi 27 melalui
analisis deskriptif yang melibatkan min, sisihan
piawai, kekerapan dan peratusan bagi menerangkan
taburan skor responden, manakala interpretasi tahap
min dibuat berdasarkan julat yang dicadangkan oleh
Alias Baba (1999) iaitu 4.21-5.00 (sangat tinggi),
3.41-4.20 (tinggi), 2.61-3.40 (sederhana), 1.81-
2.60 (rendah) dan 1.00—1.80 (sangat rendah). Selain
itu, ujian-t sampel berpasangan (paired samples
t-test) turut dijalankan bagi menentukan sama
ada wujud perbezaan min yang signifikan secara
statistik (p < 0.05) antara tahap pengetahuan dan
tahap penerimaan, sekali gus mengukuhkan dapatan
serta menjelaskan hubungan kedua-dua konstruk
dalam konteks penghayatan Generasi Z Sama-Bajau
terhadap warisan budaya tidak ketara.

RESPONDEN KAIJIAN

Kajian ini melibatkan seramai 205 orang responden
Generasi Z etnik Sama-Bajau yang terdiri

27/01/2026 09:47



26 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

daripada 88 orang lelaki (42.9%) dan 117 orang
perempuan (57.1%). Dari aspek umur, responden
dibahagikan kepada lima kategori iaitu 12—14 tahun
seramai 18 orang (8.8%), 15-17 tahun seramai
28 orang (13.7%), 18-20 tahun seramai 96 orang
(46.8%), 21-23 tahun seramai 43 orang (21.0%),
serta 24-26 tahun seramai 20 orang (9.8%).
Taburan ini membolehkan kajian menilai perbezaan
tahap pengetahuan dan penerimaan berdasarkan
peringkat usia yang berbeza, khususnya dalam
kalangan remaja dan belia awal yang berada pada
fasa penting pembentukan identiti budaya. Dari
sudut tahap pendidikan terkini, responden meliputi
empat kategori utama iaitu sekolah rendah seramai
12 orang (5.9%), sekolah menengah seramai
65 orang (31.7%), STPM/diploma seramai 62

orang (30.2%), dan universiti seramai 66 orang
(32.2%). Kepelbagaian latar belakang pendidikan
ini memberikan gambaran komprehensif tentang
bagaimana faktor akademik mempengaruhi
tahap kesedaran dan penerimaan budaya. Selain
itu, penglibatan responden daripada dua lokasi
utama kajian iaitu Kota Belud seramai 112 orang
(54.6%) dan Tuaran seramai 93 orang (45.4%)
turut memperkukuh representasi data kerana kedua-
dua daerah tersebut merupakan pusat penempatan
komuniti Sama-Bajau yang aktif mengekalkan
tradisi budaya. Secara keseluruhan, taburan
demografi ini memastikan dapatan kajian lebih
sahih dan mencerminkan realiti generasi muda
Sama-Bajau sebagai pewaris utama warisan budaya
tidak ketara.

Profil Demografi Kategori Kekerapan (n) Peratus (%)
. Lelaki 88 42.9
Jantina
Perempuan 117 57.1
12-14 tahun 18 8.8
15-17 tahun 28 13.7
Umur 18-20 tahun 96 46.8
21-23 tahun 43 21.0
24-26 tahun 20 9.8
Sekolah Rendah 12 5.9
o Sekolah Menengah 65 31.7
Tahap Pendidikan .
STPM/Diploma 62 30.2
Universiti 66 322
) Kota Belud 112 54.6
Lokasi
Tuaran 93 454
DAPATAN KAJIAN memaparkan dua jadual, iaitu (i) tahap pengetahuan

TAHAP PENGETAHUAN GENERASI Z SAMA-
BAJAU TERHADAP WARISAN BUDAYA TIDAK
KETARA

Melalui kaji selidik yang telah dilaksanakan
terhadap kelompok generasi Z Sama-Bajau di
daerah Kota Belud dan Tenghilan, Sabah khususnya
mengenai pengetahuan terhadap muzik tradisi dan
seni persembahan tradisi maka, penyajian data

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 26

terhadap warisan budaya tidak ketara, dan (ii) tahap
penerimaan terhadap warisan budaya tidak ketara
Sama-Bajau. Kedua-dua jadual memaparkan jumlah
min dan sisihan piawai terhadap kedua-dua tahap
pengetahuan dan penerimaan warisan budaya tidak
ketara dalam kalangan etnik Sama-Bajau. Secara
keseluruhan dapatan bagi item 1-8 yang ditunjukkan
dalam Jadual 1 memperlihatkan kedua-dua konstruk
berada pada tahap sederhana hingga tinggi.

27/01/2026 09:47



Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall 27

JADUAL 1. Tahap Pengetahuan terhadap Warisan Budaya Tidak Ketara Sama-Bajau

Bil Item Min Sisihan Piawai Tahap
1 Saya tahu maksud warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau 3.40 1.10 Sederhana
2 Saya tahu bahawa warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau itu .
. 4.12 1.02 Tinggi
perlu dijaga
3 Saya berminat untuk mengetahui warisan budaya tidak ketara etnik o
. 4.10 0.91 Tinggi
Sama-Bajau
4  Saya tahu gerak asas tarian tradisional etnik Sama-Bajau 3.40 1.21 Sederhana
Saya tahu tarian manuk-manuk lambuka itu warisan budaya Sama- .
. 4.14 1.07 Tinggi
Bajau
Saya tahu rentak nyanyian tradisional etnik Sama-Bajau 3.52 1.12 Tinggi
Saya tahu peralatan muzik tradisional etnik Sama-Bajau 3.58 1.16 Tinggi
Saya boleh bezakan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau dengan etnik o
3.76 1.16 Tinggi

lain

Hasil analisis mendapati min tertinggi adalah
4.14 yang membuktikan bahawa generasi Z Sama-
Bajau mengenali dan mengetahui pelbagai jenis
nyanyi-tari dalam budaya mereka. Misalnya, nyanyi-
tari igal-igal (Norshahira Abdul Said & Leng Poh
Gee 2024), tarian runsai (Hanafiah Diman 1991)
dan manuk-manuk lambukan sebagai suatu warisan
budaya tidak ketara. Hal sedemikian sangatlah
tidak menghairankan kerana nyanyi-tari berkenaan
telahpun dijadikan sebagai salah satu aktiviti yang
ditarikan sama ada semasa majlis keramaian,
aktiviti santai dan dalam majlis perkahwinan malah,
nyanyi-tari itu juga telah dipopularkan oleh media
massa yang menjadikannya suatu warisan nyanyian
yang mendapat tempat dalam kalangan masyarakat
Sama-Bajau serta dalam kalangan anggota
masyarakat etnik lain di Sabah. Perkara berkenaan
mendatangkan dampak positif terhadap warisan
budaya Sama-Bajau kerana ia berupaya untuk
menimbulkan rasa bangga dan pengukuhan identiti
Sama-Bajau menerusi nyanyi-tari berkenaan.
Nyanyi-tari manuk-manuk lambukan misalnya
turut dijadikan sebagai bahan tarikan pelancongan
di Sabah kerana alunan muziknya yang rancak
ditambah pula dengan penggunaan pakaian tradisi
yang berwarna-warni. Sebagaimana pernyataan
Eka Emilia (2023) dan Siti Norlizaiha (2019) yang
menegaskan bahawa warisan budaya itu mempunyai
nilai, falsafah, makna milik nenek moyang sesebuah
masyakat yang wajib dipelihara dan dikembangkan
oleh pewarisnya.

Dapatan seterusnya dengan min berjumlah
4.12 dan 4.10 yang mendukung soalan tentang
peranan untuk menjaga dan minat untuk mengetahui
mengenai warisan budaya tidak ketara. Kedua-dua
soalan itu turut membuktikan bahawa generasi Z

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 27

Sama-Bajau itu sememangnya sedia tahu bahawa
menjadi tugas mereka untuk melestarikan semua
warisan budaya malah mereka juga sedar bahawa
mereka perlu memupuk minat untuk mengetahui
lebih lanjut mengenai warisan budaya milik
nenek moyang. Elemen-elemen warisan budaya
sememangnya patut mendapat tempat istimewa
pendukungnya kerana ia memiliki elemen dan nilai
ekspresif tradisi serta menyimpan pelbagai kearifan
anggotanya. Hal sama telah lama ditegaskan oleh
Wan Abdul Kadir (2007) yang menjelaskan bahawa
sesebuah kumpulan masyarakat akan rugi sekiranya
melepaskan budaya tradisi kerana mementingkan
budaya popular kerana di dalam budaya tradisi
itu tersimpan makna dan pengertian paling dalam
tentang pendukungnya.

Selanjutnya, paparan min 3.76; 3.58; dan 3.52
yang memperlihatkan bahawa generasi Z Sama-
Bajau mampu membezakan budaya tidak ketara etnik
Sama-Bajau dengan etnik lain; mengetahui peralatan
muzik tradisional; serta mengetahui rentak nyanyian
tradisional. Keupayaan mereka membezakan setiap
kategori berkenaan membuktikan bahawa pada abad
ini generasi Z Sama-Bajau masih peka dan prihatin
dengan budaya tidak ketara yang telah mereka
warisi sejak berzaman lamanya, meskipun mereka
turut disajikan dengan budaya popular. Dengan
maksud lain, mereka masih mempertahankan minat
dan pengetahuan mengenai warisan budaya tidak
ketara walaupun mereka turut terdedah kepada
budaya popular. Hal sedemikian selayaknya perlu
berlaku kerana generasi lama Sama-Bajau tidak
akan mampu untuk menghalang masuknya budaya
popular dan budaya ekspresif lain ke dalam budaya
Sama-Bajau. Namun begitu, mereka masih boleh
menyelaras dan menyuaipadankan semula dengan

27/01/2026 09:47



28 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

menanam minat generasi Z Sama-Bajau terhadap
warisan budaya tidak ketara dalam yang konteks
berbeza. Penggabungjalinan budaya tradisi dengan
budaya popular dapat membentuk budaya warisan
dengan selitan unsur-unsur ekspresif yang menarik
walaupun sedia dimaklumi bahawa budaya tradisi
tidak mampu bersaing dengan budaya popular.

Dengan min 3.40 bagi dua soalan, iaitu
mengetahui maksud warisan budaya tidak ketara;
dan mengetahui gerak asas tarian tradisional
menjadikan analisis soalan berkenaan dengan
jumlah sederhana tinggi menunjukkan bahawa
pengetahuan serta kemahiran generasi Z Sama-
Bajau semakin memudar. Generasi Z Sama-Bajau
sedar bahawa mereka perlu mengenal pasti bentuk
dan jenis warisan budaya tidak ketara sebagai
suatu bentuk pengetahuan asas budaya masyarakat
sekaligus, pengetahuan sedemikian mencerminkan
jati diri mereka dan pengetahuan itu juga perlu
diturunkan kepada generasi berikutnya. Demikian
dengan kemahiran untuk melakukan gerak asas
tarian tradisi yang menunjukkan kesederhanaan
kemahiran dalam kalangan generasi muda Sama-
Bajau. Mohamed et al. (2018) menjelaskan bahawa
generasi muda biasanya lebih gemar dan tertarik
kepada hiburan dengan seni Barat dan seni popular
lain. Ia merupakan cabaran besar kepada tarian
tradisi Sama-Bajau. Hal sama turut ditegaskan
oleh Azizah Zain et al. (2023) yang menyatakan
kesejagatan teknologi menyebabkan generasi muda
lebih terpesona dengan sesuatu yang datang dari luar
budaya masing-masing dan keadaan sedemikian
menyebabkan peminggiran warisan tradisi sendiri.
Walhal di dalam warisan tradisi seperti tarian itu
tersembunyi ekspresi emosi, diri, interaksi tubuh,
budaya sihat, proses sosialisasi yang membentuk
pengalaman keseronokan kepada semua peserta
tari yang secara tidak langsung turut meningkatkan
motivasi mereka untuk lebih mengenali dan
mengetahui budaya sendiri (Zitomer 2016; Harrith
2022; Melati 2022; Mohd et al. 2024). Oleh
yang demikian, generasi lama Sama-Bajau perlu
mengambil langkah untuk melestarikan kemahiran
asas dan langkah tari kepada generasi Z Sama-Bajau
agar tarian tradisi etnik ini tidak pupus.

Dapatan ini juga seiring dengan penegasan
daripada Ni Putu Anggita et al. (2023) yang
menyatakan bahawa generasi muda menghargai seni
dan budaya bangsa namun, keterlibatan praktikal
sering berkurangan akibat keterbatasan masa, akses,
dan pengaruh daripada hiburan moden. Dalam
konteks yang hampir serupa, Anastasia Aren Felix

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 28

& Hafzan Zannie Hamza (2024). membuktikan
bahawa kesinambungan budaya hanya dapat
dipastikan melalui penglibatan praktikal, latihan
komuniti yang konsisten, dan pewarisan yang
bersandarkan pengalaman. Sehubungan itu, jurang
antara pengetahuan konseptual dan teknikal dalam
kalangan generasi Z Sama-Bajau boleh memberi
kesan terhadap kesinambungan budaya sekiranya
tidak ditangani dengan segera. Faktor-faktor
seperti modenasi, urbanisasi, dan perubahan gaya
hidup turut dilihat membataskan peluang generasi
muda untuk melibatkan diri dalam aktiviti budaya
tradisional. Oleh itu, strategi pemeliharaan budaya
perlu menekankan keseimbangan antara pemupukan
kesedaran identiti dengan penglibatan praktikal agar
budaya tidak sekadar menjadi simbol, tetapi terus
hidup dalam amalan seharian mereka.

Cabaran pelestarian warisan budaya tidak
ketara dalam kalangan generasi Z Sama-Bajau di
Sabah bukan sahaja dipengaruhi oleh kurangnya
pendedahan kepada kemahiran praktikal, tetapi
juga oleh dominasi budaya popular dan kesan
globalisasi yang pesat. Hal yang sama juga berlaku
dalam kalangan generasi muda di Indonesia dalam
pemuliharaan warisan budaya (Abrar et al. 2023).
Generasi muda cenderung menganggap warisan
tradisional sebagai sesuatu yang ketinggalan zaman
apabila dibandingkan dengan hiburan dan seni Barat
yang lebih moden dan menarik (Mas’ud 2019; Lanny
et al. 2021). Persepsi ini, seperti yang diungkapkan
oleh Mas’ud, menjadikan muzik tradisional sukar
mendapat tempat di hati pendengar muda (Mas ud
2019). Walau bagaimanapun, perkembangan
teknologi digital dan media sosial menawarkan
peluang baharu yang signifikan untuk merapatkan
jurang ini. Generasi Z yang mabhir teknologi (Ni
Luh et al. 2024) boleh menjadi agen penting dalam
melestarikan budaya melalui platform digital,
termasuk laman web, aplikasi mudah alih, permainan
serius, blog, dan media sosial (Nor Hafidzah et
al. 2024; Oktavia & Jumino 2021; Aditia, 2020).
Penggunaan media sosial misalnya, terbukti dapat
membantu dalam mempromosikan identiti tempatan
dan memperkayakan pengetahuan budaya dalam
kalangan komuniti (Botangen et al. 2017; Anggun
& Arditya 2024). Oleh itu, strategi pemeliharaan
budaya perlu menekankan penggunaan pendekatan
inovatif yang mengintegrasikan teknologi untuk
menjadikan warisan budaya lebih relevan, menarik,
dan mudah diakses oleh generasi muda, di samping
peranan aktif para pendidik dan komuniti dalam
memperkenalkan dan mengajar elemen-elemen

27/01/2026 09:47



Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall 29

budaya tradisional secara berkesan (Nor Hafidzah
et al. 2024; Mas’ud 2019; Ni Luh et al. 2024). Ini
akan memastikan warisan budaya tidak ketara
Sama-Bajau tidak hanya bertahan sebagai simbol,
tetapi terus dihayati dan berkembang dalam konteks
kontemporari.

Secarakeseluruhan, generasi Z etnik Sama-Bajau
mempunyai pengetahuan terhadap pelbagai warisan
budaya tidak ketara yang terdapat dalam masyarakat
mereka. Namun begitu, mereka biasanya hanya
menjadi penonton kepada semua aktiviti kesenian
tersebut yang menyebabkan kebanyakan daripada
mereka kurang berkemahiran untuk menarikan
atau menyanyikan warisan budaya tidak ketara. Ia
dibuktikan dengan min sederhana 3.40 pada item
4 dalam Jadual 1. Seyogia, wujud implikasi positif
dan negatif terhadap warisan budaya tidak ketara
masyarakat ini. Implikasi positif daripada kajian
ini mengesahkan bahawa generasi Z etnik ini masih
memiliki pengetahuan dan pemahaman terhadap
warisan budaya tidak ketara. Dalam konteks
sama, generasi Z ini masih berpeluang untuk
mengembangkan bakat mereka melalui bengkel-
bengkel kebudayaan yang mampu mendedahkan
kepada mereka cara dan kaedah yang tepat untuk
melestarikan dan mengembangkan warisan tradisi
budaya tidak ketara. Walau bagaimanapun, masih
terdapat implikasi negatif, yakni ketiadaan atau
kekurangan adi guru tarian dan nyanyian yang masih
aktif melakukan aktiviti kesenian tradisi berkenaan.

Selain itu, generasi Z etnik ini turut dipengaruhi
oleh masukan muzik dan tarian moden yang secara
tidak langsung telah mengalihkan tumpuan mereka
daripada warisan budaya tidak ketara. Oleh yang
demikian, usaha pelestarian dan pengukuhan
berterusan perlu dilakukan oleh generasi yang lebih
awal untuk memastikan agar warisan budaya tidak
ketara ini mampu menongkah arus zaman.

TAHAP PENERIMAAN GENERASI Z SAMA-BAJAU
TERHADAP WARISAN BUDAYA TIDAK KETARA

Warisan tradisi budaya tidak ketara sesebuah
masyarakat merangkumi pelbagai aspek yang
rencam. Kepelbagaian itu menyedarkan kita bahawa
warisan budaya itu dinamik sifatnya khusus dalam
konteks kesejagatan dunia hari ini. Warisan tradisi
budaya tidak ketara turut berubah dan dipersepsi
secara berbeza oleh generasi muda. Dalam konteks
ini, perlu juga diketahui tahap penerimaan generasi
7 Sama-Bajau terhadap warisan tradisi budaya tidak
ketara yang mereka warisi, yakni sama ada ia kekal
relevan dengan pemodenan dan cabarannya atau
sebaliknya. Untuk mengetahui tahap penerimaan
generasi Z ini maka diperlukan satu nilaian
yang dapat dijadikan medium pengukur bagi
konteks penerimaan mereka. Paparan nilai ukuran
penerimaan itu dapat diteliti menerusi Jadual 2 di
bawah ini.

JADUAL 2. Tahap Penerimaan terhadap Warisan Budaya Tidak Ketara Sama-Bajau

Bil Item Min Sisihan Piawai Tahap
1 Saya berminat menghadiri pertandingan betitik etnik Sama-Bajau 3.38 1.18 Sederhana
Saya suka mendengar muzik tradisional (betitik dan nget biula) etnik .
2 . 3.84 1.11 Tinggi
Sama-Bajau
Saya suka dengan persembahan (nyanyian dan tarian) budaya etnik
3 dvasukadenganp (nyany ) buday 4.08 0.98 Tinggi
Sama-Bajau
Saya mempunyai minat terhadap seni persembahan budaya etnik Sama- .
4 . 3.76 1.13 Tinggi
Bajau
Saya setuju warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau adalah L
5 o 4.25 0.97 Tinggi
sesuai diteruskan
6  Saya berbangga dengan warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau 4.28 0.95 Tinggi
Saya sedih warisan budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau tidak lagi .
7 . . . 4.23 0.94 Tinggi
diketahui oleh generasi muda
Saya yakin kefahaman tentang kebudayaan Sama-Bajau mampu
8 . 3.38 1.18 Sederhana
mengukuhkan jati diri
Saya tidak menghadapi sebarang masalah untuk menyertai aktiviti L
9 ; . 3.84 1.11 Tinggi
kebudayaan etnik Sama-Bajau
Saya tidak menghadapi sebarang masalah untuk melakukan aktiviti .
10 4.08 0.98 Tinggi

kebudayaan etnik Sama-Bajau

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 29

27/01/2026 09:47



30 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

Jadual 2 memaparkan tahap penerimaan
generasi Z Sama-Bajau berada pada kategori
tinggi secara konsisten, sekaligus memperlihatkan
keterikatan emosi yang mendalam terhadap warisan
budaya tidak ketara mereka. Terdapat 10 item
dalam Jadual 2 yang memperlihatkan item dengan
skor tertinggi adalah rasa bangga terhadap warisan
budaya tidak ketara (M=4.28), persetujuan bahawa
budaya tidak ketara wajar diteruskan (M=4.25),
serta rasa sedih jika budaya semakin dilupakan
(M=4.23). Dapatan ini menegaskan bahawa generasi
Z etnik ini masih memiliki kebanggaan budaya
(cultural pride) yang berfungsi sebagai asas penting
dalam memperkukuh jati diri dan kesinambungan
identiti komuniti mereka. Sebagaimana pernyataan
Mohamad et al. (2024) yang menegaskan bahawa
identiti dan keunikan setiap kumpulan etnik di
Malaysia ditentukan antaranya oleh semua seni dan
adat budaya. Andai ia lenyap maka ia akan memberi
dampak negatif kepada identiti bangsa Malaysia
dalam jangka panjang.

Generasi Z Sama-Bajau tidak menonjolkan
sebarang isu untuk terlibat dalam aktiviti
kebudayaan (M=3.84; M=4.08). Situasi sama
diperlihatkan untuk konteks seni persembahan, yang

memaparkan mereka suka dan berminat dengan seni
persembahan etnik Sama-Bajau (M=4.08; M=3.76).
Walau bagaimanapun, penglibatan secara praktikal
generasi Z Sama-Bajau masih kurang menyerlah.
Minat untuk menghadiri pertandingan betitik berada
pada tahap sederhana (M=3.38), manakala kesediaan
mereka untuk menyertai aktiviti kebudayaan berada
pada tahap tinggi tetapi menghampiri sederhana
(M=3.84). Pola ini mencerminkan satu jurang
yang signifikan antara penghargaan emosi dengan
pengamalan praktikal terhadap warisan budaya.
Seperti yang dijelaskan oleh Murnihati Sarumaha
et al. (2024), generasi muda cenderung menghargai
budaya secara emosi tetapi tidak semestinya aktif
melibatkan diri dalam pengamalan kerana kekangan
masa, ruang, serta persaingan dengan budaya popular
dan hiburan moden. Situasi ini menjadikan warisan
budaya tempatan sering dianggap kurang menarik
berbanding trend global, sekaligus menjejaskan
minat generasi muda untuk terlibat dalam aktiviti-
aktiviti yang berkaitan dengan budaya.

Min dan sisihan piawai di dalam Jadual 2 di
atas dapat dirumuskan berasaskan tema-tema dalam
Jadual 3 di bawah.

JADUAL 3. Tahap Penerimaan Generasi Z etnik Sama-Bajau berasaskan Tema

Bil Tema Item Corak dapatan
1 Suka dan minat muzik dan persembahan 2,34 Tinggi (M=3.76 - 4.08)
2 Pengukuhan jati diri-identiti 5,6,7 Tinggi (M=4.23 — 4.28)
3 Penglibatan secara praktikal 1,9,10 Sederhana — Tinggi (M=3.38 — 4.08)

Generasi Z etnik ini membuktikan penegasan
mereka  terhadap  keperluan menjaga dan
mengukuhkan identiti melalui warisan tradisi
budaya tidak ketara, yakni dengan min tertinggi 4.28.
Setiap tema yang dibuktikan melalui corak dapatan
itu menunjukkan kesejajaran dan keseimbangan
penerimaan generasi Z. Hal itu memperlihatkan
emosi mereka masih terikat dengan warisan tradisi
milik nenek-moyang Sama-Bajau yang telah
diwariskan berzaman lamanya serta, mereka perlu
mempertahankan dan memelihara tradisi berkenaan.
Hal itu selari dengan pandangan Rosmah Derak et al.
(2025) yang turut menggesa bahawa aktiviti warisan
budaya tidak ketara itu merupakan suatu proses
penerokaan kebudayaan Sama-Bajau yang bernas
untuk diwajarkan semula dalam usaha merangsang
kesedaran generasi Z untuk meneruskan warisan
budaya serta melestarikan budaya Sama-Bajau
dalam konteks besar keragaman budaya etnik di
Sabah. Fenomena itu juga sejajar dengan pernyataan

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 30

Muhamad Fauzi et al. (2024) yang menegaskan
bahawa walaupun generasi Z mempunyai peranan
besar dalam mempertahankan budaya tempatan,
cabaran utama mereka ialah mengimbangi rasa
kebanggaan dengan keterlibatan nyata dalam
warisan budaya mereka.

Rasa bangga yang tinggi boleh dianggap
sebagai modal budaya awal tetapi, tanpa sokongan
daripada pendidikan budaya, platform komuniti,
dan ruang penglibatan yang luas, ia berisiko kekal
sebagai simbol semata-mata tanpa penghayatan
praktikal daripada generasi Z (Zulayti et al. 2023).
Ini menunjukkan bahawa dimensi afektif (bangga
dan setuju untuk melestarikan budaya) belum
sepenuhnya diterjemahkan ke dalam dimensi
tindakan (penglibatan praktikal). Sekiranya jurang
itu berterusan maka, masyarakat ini berisiko
mewariskan warisan budaya dalam bentuk yang
simbolik sahaja tanpa kesinambungan amalan
sebenar. Oleh itu, wujud keperluan merangka

27/01/2026 09:47



Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall 31

strategi untuk melestari dan memperkukuhkan
warisan tradisi budaya tidak ketara dalam konteks
moden dan interaktif yang dapat diterima baik oleh
generasi Z etnik Sama-Bajau.

PERBANDINGAN ANTARA PENGETAHUAN DAN
PENERIMAAN

Pengetahuan dan penerimaan terhadap warisan
tradisi budaya tidak ketara memperlihatkan jurang
yang signifikan. Tahap penerimaan dari segi
emosi dan sikap didapati lebih tinggi berbanding
pengetahuan kognitif. Ini bermaksud, generasi muda
mempunyai kebanggaan budaya yang kuat namun,
penguasaan mereka terhadap aspek teknikal dan
praktikal budaya masih terbatas. Sepertimana yang
diterangkan oleh Anastasia Aren Felix & Hafzan
Zannie Hamza (2024) bahawa warisan budaya tidak
ketara tergugat dan tidak akan mampu bertahan
sekiranya hanya dihargai sebagai simbol identiti
tanpa diamalkan secara konsisten melalui latihan
dan penglibatan praktikal di peringkat komuniti.
Jurang ini memperlihatkan pertembungan antara
kebanggaan budaya dengan kecekapan budaya.
Generasi Z Sama-Bajau jelas bangga sebagai pewaris
budaya namun, mereka kekurangan pengalaman
langsung yang menjadikan penghayatan budaya
tersebut rapuh dan cenderung terhenti pada tahap
simbolik semata-mata. Keadaan ini sejajar dengan
penegasan Halina Sendera Mohd Yakin (2018)
bahawa warisan budaya tidak boleh sekadar menjadi
lambang luaran sebaliknya, ia mesti diperkukuhkan
melalui pengamalan berterusan dalam kehidupan
bermasyarakat. Tanpa dimensi praktikal, warisan
budaya Dberisiko menjadi representasi pasif
yang mudah terhakis oleh arus globalisasi dan
modenasi. Saidatul Nornis Mahali (2020) pula
menjelaskan bahawa semua kegiatan budaya yang
dilaksanakan oleh ahlinya merupakan suatu strategi
yang diusahakan untuk melalui kehidupan serta
memenuhi keperluan hidup. Oleh yang demikian,
masyarakat Sama-Bajau perlu menilai semula
semua aktiviti warisan budaya sebagai suatu aktiviti
yang boleh dimanfaatkan sepenuhnya oleh generasi
Z bersekali dengan kemajuan teknologi agar modal
sosialnya, yakni ahli-ahli muda masyarakat Sama-
Bajau lebih tertarik untuk mengembangkan warisan
budaya tidak ketara dalam bentuk yang digital
yang secara tidak langsung dapat didokumenkan
secara atas talian. Dari sudut teori pula, dapatan ini
mendukung Teori Tingkah Laku Terancang oleh
Ajzen (1991) yang menegaskan bahawa sikap positif
dan keterikatan emosi berperanan membentuk niat

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 31

tingkah laku, namun pelaksanaan sebenar hanya
berlaku apabila individu memiliki pengetahuan serta
kemahiran yang mencukupi. Oleh itu, rasa bangga
yang tinggi dalam kalangan generasi Z Sama-Bajau
harus dilihat sebagai aset budaya penting yang perlu
digerakkan ke arah penglibatan praktikal melalui
pendidikan budaya yang menyeluruh, berasaskan
pengalaman dan disokong oleh program komuniti
yang interaktif.

Implikasinya, usaha pewarisan budaya etnik
Sama-Bajau mesti digerakkan dengan pendekatan
yang seimbang antara dimensi ilmu, emosi,
dan amalan. Beberapa strategi boleh digubal
untuk membolehkan kedua-dua tahap berkenaan
digembleng dengan padu, iaitu pertama, pendidikan
budaya berasaskan pengalaman. Pendidikan budaya
perludiperkayadengan kaedah pengalaman langsung
oleh generasi Z Sama-Bajau manakala, ruang
penyertaan dalam aktiviti budaya wajar diperluas
di peringkat komuniti setempat. Kesinambungan
warisan budaya hanya akan terjamin apabila
penghargaan, kebanggaan, dan pengamalan
dapat bergerak dengan seiring sesuai dengan era
globalisasi kini. Dengan strategi pemuliharaan yang
inklusif dan berterusan daripada pihak komuniti,
persatuan dan kerajaan, warisan budaya Sama-
Bajau bukan sahaja mampu dipertahankan sebagai
simbol identiti tetapi juga dapat dihidupkan secara
lestari sebagai sebahagian daripada jati diri generasi
yang akan datang.

Kedua, dokumentasi dan digitalisasi warisan.
Bagi mengatasi jurang antara pengetahuan dan
amalan serta memanfaatkan minat generasi Z dalam
teknologi, pendekatan holistik yang melibatkan
pelbagai pihak berkepentingan adalah kritikal.
Ini termasuklah penilaian semula aktiviti warisan
budaya tradisional agar ia tidak lagi dilihat sebagai
peninggalan semata-mata tetapi, sebagai sumber
daya yang relevan dan bermanfaat dalam kehidupan
kontemporari. Seperti yang dijelaskan oleh Hu,
Xue & Hou (2022), aktiviti budaya perlu dinilai
semula sebagai strategi yang boleh dimanfaatkan
sepenuhnya oleh generasi Z, seiring dengan
kemajuan teknologi, untuk meningkatkan modal
sosial mereka. Strategi ini memerlukan kolaborasi
aktif antara ahli komuniti yang lebih tua, persatuan
kebudayaan, dan agensi kerajaan untuk mereka
bentuk semula program-program pendidikan dan
aktiviti yang menggabungkan elemen tradisional
dengan platform digital yang interaktif. Misalnya,
penggunaan media sosial untuk pertandingan seni
persembahan boleh menarik penyertaan generasi

27/01/2026 09:47



32 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

7 secara meluas. Penggunaan teknologi seperti
permainan berasaskan teknologi (serious games)
dapat menarik minat generasi Z untuk terlibat
secara langsung dalam warisan budaya tidak ketara
(Nor Hafidzah et al. 2024; Oktavia & Jumino 2021;
Aditia 2020). Dengan cara ini, warisan budaya
dapat didokumentasikan secara digital, memastikan
kesinambungannya, serta membina modal sosial
dalam kalangan generasi muda, yakni bukan sekadar
menjadi pengguna tetapi juga sebagai pencipta dan
pewaris aktif budaya mereka. Usaha bersepadu ini
akan mengukuhkan identiti budaya mereka dan
memastikan warisan Sama-Bajau kekal dinamik dan
lestari dalam era globalisasi.

Ketiga, penyertaan komuniti sebagai model
latihan praktikal. Upaya pelestarian dan pemantapan
warisan budaya tidak ketara perlu mengikutsertakan
latihan praktikal. Berkait itu maka, para adi guru
muzik-tari perlu diperbanyakkan jumlahnya. Dalam
konteks sama juga bengkel-bengkel untuk melatih
anggota komuniti khususnya generasi Z yang
berminat untuk mengasah dan mengembangkan
bakat mereka. Perkara itu disetujui oleh Azizah
Zain et al. (2023), Anastasia Aren Felix & Hafzan
Zannie Hamza (2024) dan Prescylla Anak Bagik &
Nurulakmal Abdul Wahid (2024) yang menyatakan
bahawa aspek persembahan memerlukan latihan dan
praktik berterusan untuk memahirkan diri peserta.

KESIMPULAN

Generasi Z Sama-Bajau adalah pewaris kepada
warisan budaya tidak ketara yang diwarisi turun
temurun. Mereka adalah generasi yang berupaya
menjadi penghubung atau jambatan antara zaman
moden dan tradisi serta mampu mengangkat
warisan budaya ke tahap yang lebih tinggi sekiranya
kesedaran untuk melestarikan budaya tidak ketara
ini dipupuk lebih awal. Dapatan kajian menunjukkan
bahawa tahap pengetahuan dan penerimaan mereka
terhadap warisan budaya tidak ketara khususnya
yang berkaitan dengan muzik tradisi dan seni
persembahan ini berada pada tahap sederhana hingga
tinggi. Mereka memiliki pengetahuan tentang
warisan budaya tidak ketara milik mereka dan
berkebolehan membezakan warisan budaya tidak
ketara etnik lain. Generasi Z Sama-Bajau juga sedar
tentang peranan mereka sebagai pewaris budaya dan
dapatan menunjukkan generasi ini berminat untuk
mengetahui tentang warisan budaya tidak ketara
yang mereka warisi. Tahap penerimaan terhadap
warisan budaya tidak ketara pula menunjukkan

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 32

tahap tinggi secara konsisten yang memperlihatkan
satu ikatan emosi yang mendalam terhadap warisan
budaya tidak ketara etnik Sama-Bajau.

Perbandingan antara tahap pengetahuan
dan tahap penerimaan generasi Z Sama-Bajau
menunjukkan tahap penerimaan dari segi emosi
dan sikap adalah lebih tinggi walaupun dari
segi keterlibatan secara langsung dalam aktiviti
kebudayaan etnik masih rendah dan terbatas.
Generasi Z Sama-Bajau menunjukkan minat yang
tinggi untuk mengetahui warisan budaya tidak
ketara, serta merasa bangga dengan warisan budaya
yang mereka miliki. Dapatan ini dapat dijadikan
sebagai kayu ukur untuk generasi boomers,
generasi X dan Y untuk menggalakkan penglibatan
generasi Z Sama-Bajau dalam acara kebudayaan
sama ada ketika majlis perkahwinan mahupun
acara kebudayaan yang melibatkan persembahan
kebudayaan etnik. Sokongan dan dorongan yang
berterusan daripada komuniti terhadap penyertaan
generasi ini dapat memberi suntikan semangat
sekaligus dapat mengangkat dan memartabatkan
warisan budaya tidak ketara yang semakin terhakis
pada masa kini.

PENGHARGAAN

Penulis ingin merakamkan penghargaan kepada
Universiti Malaysia Sabah (UMS) atas pembiayaan
Geran Penyelidikan Dana Kluster (DKP), Kod
Projek DKP0002 bertajuk “Penerimaan Generasi
Z etnik Bajau Samah dalam Warisan Budaya Tak
Ketara (Muzik Tradisi dan Seni Persembahan)”.

RUJUKAN

Abrar Hiswara, Adit Mohammad Aziz & Yenik Pujowati. 2023.
Cultural preservation in a globalized world: Strategies for
sustaining heritage. West Science Social and Humanities
Studies 1(3): 98-106.

Aditia Permadi. 2020. Peranan generasi milenial dalam
melestarikan budaya melalui informasi digital. SSRN
Electronic Journal. https://doi.org/10.2139/ssrn.3621870

Aizza Husna Mohd Azam. 2021. Penerimaan warisan generasi
Z terhadap seni warisan Dikir Barat di Kelantan. Latihan
Ilmiah. Universiti Utara Malaysia.

Ajzen 1. 1991. The theory of planned behavior. Organizational
Behavior and Human Decision Processes 50(2): 179-211.

Anastasia Aren Felix & Hafzan Zannie Hamza. 2024. Sebuah
kajian kes pelestarian tarian Kanjet Lasan bagi masyarakat
orang Kenyah di Kampung Long Moh, Baram, Sarawak.
Dalam Lena Farida Hussain Chin, Hafzan Zannie Hamza,
Muchammad Bayu Tejo Sampurno (ed.) Kajian Kes dalam
Seni Persembahan. Volume 1. hlm. 35-43. Tanjung Malim:
Penerbit Universiti Pendidikan Sultan Idris.

27/01/2026 09:47



Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall 33

Anggun Anindya Sekarningrum & R. Arditya Mutwara. 2024.
The role of digital media in maintaining Pakualaman
culture: Documentation and community Engagement.
Interdisciplinary Journal of Communication 9(2): 261-280.

Azizah Zain, Irwan Mahazir Ismail, Muhammad Fazli Taib
Searani, Siti Nor Amalina Ahmad Tajuddin, & Maisarah
Mohd Alim. 2023. Kemahiran dan cabaran guru prasekolah
dalam pelaksanaan tarian tradisional Melayu di prasekolah.
Jurnal Pendidikan Awal Kanak-Kanak Kebangsaan 12(1):
12-18.

Botangen, K. A., Vodanovich, S. & Yu, J. 2017, January
1. Preservation of indigenous culture among
indigenous migrants through social media: The igorot
peoples. Proceedings of the 50 Hawaii International
Conference on System Sciences: 2303-2312.

Burhanuddin Arafah. 2015. Warisan budaya, pelestarian dan
pemanfaatannya. Makassar: Universitas Hasanuddin.

Dayang Nadia Mawi & Humin Jusilin. 2017. Dokumentasi
peralatan budaya makan sirih ‘selapa’ etnik Bajau Sama di
Kota Belud. Jurnal MANU 26: 185-210.

Eka Emilia & Nurlela. 2023. Pentingnya pelestarian warisan
budaya dalam pariwisata. JIMA: Jurnal llmiah Mahasiswa
Research Findings, Literature Review, and Systematic
Review 1(1): 1-4.

Gaidhani, S., Arora, L. & Sharma, B.K. 2019. Understanding the
attitude of generation Z towards workplace. Internasional
Journal of Management, Technology and Engineering
9(X1): 2804-2812.

Gusni Saat. 2003. Komuniti Samah-Bajau di bandar. Bangi:
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Gusni Saat. 2008. Suku etnik Bajau: Urbanisasi, perubahan dan
pembangunan. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Gusni Saat. 2005. Urbanisasi dan Stratifikasi Sosial di
Kalangan Sama-Bajau di Sabah, Malaysia. Tesis Doktor
Falsafah. Universiti Kebangsaan Malaysia.

Halina Sendera Mohd Yakin. 2008. ‘Duang’: The semiotic
interpretation and perceptioan of the Bajau-Sama tradition.
Jurnal Sari 26: 7T1-78.

Halina Sendera Mohd Yakin. 2013a. Cosmology and world-
view among the Bajau: The supernatural beliefs and cultural
evolution. Mediterranean Journal of Social Sciences,
Special Issue 4(9): 184-194.

Halina Sendera Mohd Yakin. 2013b. Social hierarchy in Bajau
tradisional culture. Jurnal MANU 19: 145-166.

Halina Sendera Mohd Yakin. 2018. Struktur Adat Kematian
Menyingkap Pandangan Alam dan Kosmologi Masyarakat
Bajau. Kota Kinabalu: Penerbit Universiti Malaysia Sabah.

Halina Sendera Mohd Yakin & Saidatul Nornis Mahali. 2021.
Sambulayang: signifikasi identiti budaya Bajau Semporna.
Dalam Saidatul Nornis Mahali (ed.) Geliga Etnik di Sabah.
hlm. 157-170. Kota Kinabalu: Penerbit Universiti Malaysia
Sabah.

Hanafiah Diman. 1991. Runsai: Nyanyi-tari Tradisi Masyarakat
Bajau di Pantai Barat Sabah. Latihan ilmiah. Universiti
Kebangsaan Malaysia.

Harrith Hisham. 1 Ogos 2022. Permainan tradisional lenyap 20
tahun lagi. https://www.kosmo.com.my/2022/08/01/seni-
budaya-permainan-tradisional-lenyap-20-tahun-lagi/.

Hu Q, Hu X & Hou P. 2022. One social media, distinct habitus:
Generation Z’s social media uses and gratifications and
the moderation effect of economic capital. Front. Psychol.
13,939128.

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 33

Jamiah Manap, Mohammad Rezal Hamzah, Nor Jana Saim
& Nurul Nabila Mohd Izani . 2015. The definition of Z
generation: A systematic review. Prosiding Simposium
Kebudayaan Indonesia-Malaysia 32(1): 607-623.

Katz, R., Ogilvie, S., Shaw, J. & Woodhead, L. 2022. Gen Z,
explained: The art of living in a digital age. Chicago: The
University of Chicago Press.

Lanny Nurhasanah, Bintang Panduraja Siburian & Jihan Alfira.
2021. Pengaruh globalisasi terhadap minat generasi muda
dalam melestarikan kesenian tradisional Indonesia. Jurnal
Global Citizen 10(2): 31-39.

Lena Farida Hussain Chin & Mohd. Kipli Abdul Rahman. 2017.
Kemampanan berasik: Persembahan ritual etnik Bajau
Sama’ di Sabah. Proceedings 1st Lombok International
Edu-Tourism Conference (LIETC 2017). Hlm. 31-41.

Lena Farida Hussain Chin, Hafzan Zannie Hamza, &
Muchammad Bayu Tejo Sampurno. 2023. Kajian kes
dalam seni persembahan. Vol 1. Tanjung Malim: Penerbit
Universiti Pendidikan Sultan Idris.

Liu Yuxiao & Khairul Azhar Mat Daud. 2024. Mengkaji
pengaruh estetika visual dalam penceritaan digital terhadap
penglibatan masyarakat bagi tujuan pemerkasaan warisan
budaya tidak ketara di media sosial. International Journal of
Creative Future and Heritage (TENIAT) XIII (2): 143—155.

Mas’ud Abid. 2019. Menumbuhkan minat generasi muda untuk
mempelajari musik tradisional. Prosiding Seminar Nasional
Pendidikan Program Pascasarjana Universitas PGRI
Palembang. HIm. 428-437.

Melati Mohd Ariff. 23 ogos 2022. Seni dan budaya teguhkan
perpaduan.  https://www.bernama.com/bm/bfokus/news.
php?id=2113582). Diakses pada 1 Jun 2025.

Mohamed, Rozmalina Izwanita, Lee, Yok Fee, Darshan Singh,
Sarjit Singh, Fadzil, Mohd Fauzi. 2018. Cabaran dan
usaha pengekalan identiti etnik bumiputera Siam. Jurnal
Pertanika Mahawangsa 5(1): 389-397.

Mohd Hassan Abdullah, Mohd Azam Sulong, Mohd Nizam
Nasrifan, Suflan Faidzal Arshad & Nor Azman Mohd
Ramli. 2024. Rhythms of identity: A comparative study
of bertitik and mongigol-sumundai music in Bajau Samah
and Rungus communities on Sabah’s Northwest Coast,
Malaysia. Pakistan Journal of Life and Social Sciences
22(2): 8758-8767.

Mohd Yuszaidy Mohd Yusoff, Hanapi Dollah & Ab Samad
Kechot. 2011. Akta Warisan Kebangsaan, 2005: Tinjauan
sepintas lalu. Jurnal Melayu (8): 173—188.

Mohd Yuszaidy Mohd Yusoff, Muammar Ghaddafi Hanafiah,
Yusmilayati Yunos & Norizam Jamian. 2017. Generasi Z
dan warisan budaya. Seminar Bahasa, Sastera dan Budaya
Melayu (SEBAHTERA 2017). Him. 2-17.

Mohd Yuszaidy Mohd Yusoff. 2018. Pemuliharaan warisan
budaya melalui perundangan warisan dan agensi pelaksana
di Malaysia. Jurnal Melayu 17(2): 143—159.

Muhamad Fauzi Swarna, Ahmad Royani, Silva Intan Lestari,
Caca Anisa Rahmawati & Aulia Susiani Kesuma Dewi N.
2024. Peranan gen Z dalam mempertahankan budaya lokal
Indonesia di era global. Karimah Tauhid 3(5): 5947-5953.

Murnihati Sarumaha, Kaminudin Telaumbanua, & Darmawan
Harefa. 2024. Pendidikan berbasis kearifan lokal Nias
Selatan: Membangun identitas budaya pada generasi muda.
Jurnal Education and Development 12(3): 663—668.

27/01/2026 09:47



34 Rosmah Derak, Noorafini Kassim, Saidatul Nornis Mahali, Junaidah Januin, Shaffarullah Abd Rahman & Sanen Gerard Marshall

Nadhirah Maulan, Nur Munifah Afifah Sarifudin, Mohd Nizam
Yunus, Nik Azliza Nik Ariffin, Kamarul Azwan Azman.
2022. Perahu lepa: sejarah dan warisan suku kaum Bajau
Laut. Jurnal Sejarah Lisan Malaysia (JSLIM) 6(3): 101—
115.

Natasha Edreena Mohamad Nasruddin & Zuliskandar Ramli.
2020. Keberkesanan media massa dan media sosial kepada
masyarakat dalam menyelesaikan isu penjagaan warisan
negara. Asian Journal of Environment, History and Heritage
4(1): 1-14.

Ni Putu Anggita Putri Swari, Ni Kadek Mirayanti, Ni Putu
Swandewi, & 1 Wayan Widnyana. 2023. Peran generasi
muda dalam mempertahankan seni dan budaya bangsa.
Prosiding Pekan llmiah Pelajar (PILAR) 3: 132—136.

Ni Luh Putu Dita Pratiwi, Putu Sabda Jayendra & I Wayan
Putra Aditya. 2024. Peran generasi Z dalam pelestarian
kesenian genggong sebagai upaya pengembangan culture
tourism. Jurnal llmiah Pariwisata dan Bisnis 3(8): 1435—
1445.

Nor Azan Mat Zin, Siti Fadzilah Mat Noor & Zurina Muda.
2016. Kelestarian Warisan Budaya Melalui Teknologi
Maklumat dan Komunikasi. Bangi: Universiti Kebangsaan
Malaysia.

Nor Hafidzah Abdullah, Wan Malini Wan Isa, Syadiah Nor Wan
Shamsuddin, Norkhairani Abdul Rawi, Maizan Mat Amin &
Wan Mohd Adzim Wan Mohd Zain. 2024. Towards digital
preservation of cultural heritage: Exploring serious games
for songket tradition. International Journal of Advanced
Computer Science and Applications (IJACSA) 15(3): 209—
215.

Norshahira Abdul Said & Leng Poh Gee. 2024. Kajian kes
terhadap Igal-Igal suku kaum Bajau di daerah Kunak,
Sabah. Dalam Lena Farida Hussain Chin, Hafzan Zannie
Hamza, Muchammad Bayu Tejo Sampurno (ed.) Kajian kes
dalam seni persembahan. Volume 1. hlm. 78-91. Tanjung
Malim: Penerbit Universiti Pendidikan Sultan Idris.

Nur Filzahruz Mohamad Sahi, Noorazean Razaliii, Nurul
Ashiqin Jaafariii & Adila Abdullah 2025. Warisan dalam
irama: Menelusuri identiti Adat Perpatih melalui lagu “This
is Pilah”. Al-Qanatir: International Journal of Islamic
Studies 34(5): 26-39.

Oktavia Lutfi Mu’alifah & Jumino. 2021. Village in
disseminating information on the cultural heritage of
the archipelago as a form of conservation. E3S Web of
Conferences, 317, 5002.

Pengenalan bahagian Warisan tidak ketara dalam Portal Rasmi
Jabatan Warisan Negara dalam https://www.heritage.gov.
my. Diakses pada 11 Ogos 2025.

Prescylla Anak Bagik & Nurulakmal Abdul Wahid. 2024. Ngajat
Iban: kajian terhadap struktur persembahan di kampung
budaya Sarawak. Dalam Lena Farida Hussain Chin, Hafzan
Zannie Hamza, Muchammad Bayu Tejo Sampurno (ed.)
Kajian Kes dalam Seni Persembahan. Volume 1. hlm. 44—
52. Tanjung Malim: Penerbit Universiti Pendidikan Sultan
Idris.

Rabiatul Addawiyah, Nur Anis Nabila Borhan, Marlia Idrus
& Jafalizan Md Jali. 2024. Melestarikan sejarah seni
warisan budaya Tarian Piring Selangor. Jurnal Kajian Lisan
Malaysia (JKLM) 2(3): 82-92.

Rosmah Derak, Saidatul Nornis Mahali, & Noorafini Kassim.
2025. Pewajaran Ratu Serimpak sebagai simbol budaya dan
tradisi etnik Sama-Bajau. Sains Insani 10(1): 108—118.

JATMA 14(1) 2026 #2.indd 34

Saidatul Nornis Mabhali. 1999. Bahasa dan Alam Pemikiran
Masyarakat Bajau. Kota Kinabalu: Penerbit Universiti
Malaysia Sabah.

Saidatul Nornis Mahali. 2006. Baraq jomo diri terhadap
sair Bajau Kota Belud: Tafsiran dari persepsi linguistik
antropologi. Jurnal Pengajian Melayu 15: 90-111.

Saidatul Nornis Mahali. 2008. Interaksi sosial dalam isun-isun
Bajau. Akademika 74: 59-87.

Saidatul Nornis Mahali. 2012. Bajau Pantai Barat. Kuala
Lumpur: Institut Terjemahan dan Buku Malaysia.

Saidatul Nornis Mahali. 2015. Isun-isun Citra Budaya Bajau.
Kota Kinabalu: Penerbit Universiti Malaysia Sabah.

Saidatul Nornis Mahali. 2020. Pelestarian nilai budaya
beracuankan kearifan tradisi. Dalam Halina Sendera Mohd
Yakin, Rosmah Derak & Abdul Hair Beddu Assis. (ed.)
Pengajian Liberal dan Kelangsungannya dalam Landskap
Pendidikan Negara. hlm. 199-218. Kota Kinabalu: Penerbit
Universiti Malaysia Sabah.

Siti Norlizaiha Harun. 2019. Pembangunan pelancongan
warisan melalui pemuliharaan & persembahan interpretasi.
Program Bicara @ Muzium, Muzium Kota Kuala Kedah.
29 Julai 2019.

Tapscott, D. 2008. Grown Up Digital: How The Net Generation
Is Changing Your World. London: The McGraw-Hill.

Torus Manusun Sianturi. 2025. Gaya hidup generasi Z dan
perubahan tradisi lokal: Studi sosial budaya di Desa
Sigompul, Kabupaten Humbang Hasundutan. Boraspati
Journal: Journal of Bilingualism, Organization, Research,
Articles, Studies in Pedagogy, Anthropology, Theory, and
Indigenous Cultures 2(3): 187-202.

Twenge, J.M. 2023. Generations: The real differences between
gen Z, Millennials, gen X, Boomers, and Silents- and what
they mean for America’s future. Perspectives on Science
and Christian Faith 75(3): 212-214.

Wan Abdul Kadir Wan Yusoff. 2007. Antara tradisi dan
perubahan pernyataan budaya di persisiran pantai timur
Semenanjung Malaysia. Jurnal Pengajian Melayu (JOMAS)
18(1): 172—-185.

Yap Beng Liang. 1990. Perubahan sosial dalam masyarakat
Bajau Kota Belud, Sabah. Tesis Doktor Falsafah. Universiti
Malaya, Kuala Lumpur.

Yap Beng Liang. 1993. Masyarakat Bajau Kota Belud (Sabah)
pada zaman tradisional. Dalam Nik Safiah Karim (ed.)
Tinta Kenangan (hlm. 272-305). Kuala Lumpur: Akademi
Pengajian Melayu, Universiti Malaya.

Yap Beng Liang. Januari 1997. Nilai sosial masyarakat
Bajau: Tradisi dan perubahan. Forum Universiti Malaya-
Universitas Sumatera Utara, Kuala Lumpur.

Zitomer, M. R. 2016. Dance makes me happy: Experiences
of children with disabilities in elementary school dance
education. Research in Dance Education 17(3): 218-234.

Zulayti Zakaria, Ang Kean Hua, Mohamad Pirdaus Yusoh,
Mohamad Ikhram Mohamad Ridzuan & Junaidah Yusof.
2023. Warisan budaya etnik Bajau Samah di Kota Belud,
Sabah. Asian Journal of Research in Education and Social
Sciences 5(3): 555-561.

27/01/2026 09:47



