
International Journal of the Malay World and Civilisation 14(1), 2026: 67 – 80
(https://doi.org/10.17576/jatma-2026-1401-05)

Rasa Berang Terhadap Kekejaman Penjajah Dan Pengkhianatan Suku Bangsa Dalam Syair 
Perang Mengkasar

Anger Emotion On Colonial Brutality And Ethnics Betrayal In Syair Perang Mengkasar

Faris Idzwan1*& Zubir Idris1

1Pusat Kajian Bahasa, Kesusasteraan dan Kebudayaan Melayu, Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti 
Kebangsaan Malaysia, 43600 UKM Bangi, Selangor.

*Penulis Koresponden: muhammadfarisidzwan@gmail.com

Received: 7 November 2025; Accepted: 22 Disember 2025

ABSTRAK

Syair Perang Mengkasar ialah contoh karya historiografi Melayu tradisional yang cukup sarat dengan propaganda 
antikolonial sebagai respons kepada penjajahan. Syair ini dikarang sekitar 1669/1670 selepas kekalahan Makassar 
kepada Syarikat Hindia Timur Belanda (VOC) dalam peristiwa Perang Makassar (1666–1669) untuk mengangkat 
semula kedudukan pemerintah dan maruah masyarakat Makassar. Melalui syair ini, emosi dan sudut pandangan 
kolektif masyarakat Makassar terhadap penjajah dan sekutunya diperlihatkan melalui jalinan peristiwa dan kekuatan 
bahasa dalam naratifnya yang bertujuan untuk dijadikan peringatan dan pengajaran kepada masyarakat di luar 
Makassar berhubung penjajahan bangsa asing. Sebagai karya propaganda antikolonial, syair ini cukup dominan 
dengan rasa berang yang dikembangkan melalui gambaran sikap penjajah yang kejam dan penglibatan suku bangsa 
Nusantara yang membantu penjajah dalam menjatuhkan Makassar. Justeru itu, makalah ini membincangkan rasa 
berang yang cukup dominan dalam Syair Perang Mengkasar yang dapat dikesan menerusi korelatif objektif dalam 
karya. Penelitian ini bersifat kualitatif melibatkan kaedah kajian kepustakaan dan penerapan teori Rasa-Fenomenologi 
(1998) sebagai kerangka teori kritikan sastera dengan penumpuan kepada korelatif objektif (penentu) rasa berang. 
Untuk tujuan analisis teks, penelitian ini memanfaatkan teks Syair Perang Mengkasar yang telah diselenggarakan oleh 
C. Skinner (1963). Hasil analisis menemukan bahawa rasa berang dalam syair ini banyak diperikan melalui kekejaman 
VOC dan sekutunya, Bugis yang diperlihatkan melalui peristiwa kekejaman serta penggunaan diksi dan frasa dalam 
rangkap-rangkap syair. Di samping itu, rasa berang juga ditampilkan pengarang menerusi pengkhianatan sebahagian 
pembesar dan rakyat Makassar yang membelot ketika peperangan, serta penglibatan suku peribumi Nusantara lain 
seperti Ambon, Buton dan Ternate dalam membantu VOC ketika peperangan dengan Makassar. Hasil daripada dapatan 
kajian ini dapat membuka wacana antikolonial dalam karya-karya sastera Melayu tradisional yang diolah secara 
indah untuk mempengaruhi audiens dengan mesej yang hendak disampaikan berhubung penjajahan.

Kata Kunci: Syair Perang Mengkasar; teori Rasa-Fenomenologi; rasa berang dalam syair; wacana antikolonial; 
Perang Makassar

ABSTRACT

Syair Perang Mengkasar is an example of Malay traditional historiography texts that heavily with anti-colonial 
discourse as a response to colonialism. This syair was written around 1669/1670 after Makassar was defeated by The 
Dutch East India Company (VOC) during Makassar War (1666–1669) to restore the status of the ruler and the pride of 
the Makassarese. Throughout this syair, the emotion and collective point of view of Makassarese towards the coloniser 
and their allies depicted through the interplay of the events and the strength of language usage in its narrative meant 
to serve as a lesson and reminder to the societies outside the Makassar about colonialism. As a work of anti-colonial 
propaganda, this syair is dominated by an intense sense of anger, developed through potrayals of the brutality and 
cruelty of the coloniser and the involvement of various of Nusantara ethnic groups who assisted the coloniser in the 
attack on Makassar. Accordingly, this article is discussing the emotion of anger which quite dominant in Syair Perang 

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   67 27/01/2026   09:52



68	  Faris Idzwan & Zubir Idris

Mengkasar which can be identified through the objective correlatives in text. This research is qualitative in nature 
involving library-based research approach and application of Rasa-Fenomenologi theory (1998) as a literary criticism 
theory framework with a focus on objective correlatives (determinants) of anger emotion. For textual analysis, this 
research using the text of Syair Perang Mengkasar edited by C. Skinner (1963). The result from the analysis found that 
the anger emotion and furious sentiments in this syair mainly evokes through the brutality of VOC and their allies, Bugis 
which represented through the events of cruelty and the choice of dictions and phrases in the stanzas of syair. Along 
with that, the furious sentiments also illustrated by the author through the betrayers among the nobles and people of 
Makassar who defected during the war, and involvement of other ethnics of Nusantara such as Ambonese, Butonese 
and Ternate that were helping VOC during the war on Makassar. The result from this discussion can contribute to the 
discourse of anti-colonial in Malay classical literary works which aesthetically written to influence the audiences with 
the intended messages concerning the colonialism.

Keywords: Syair Perang Mengkasar; Rasa-Fenomenologi theory; furious sentiments in syair; anti-colonial discourse; 
Makassar War

PENGENALAN

Karya sastera dalam konteks kehidupan masyarakat 
Melayu tradisional tidak hanya berfungsi sebagai 
alat untuk hiburan, malah juga berperanan 
penting sebagai medium komunikasi massa dalam 
masyarakat (Muhd Norizam Jamian & Shaiful 
Bahri Md Radzi 2015). Sebagai alat perantaraan 
komunikasi massa, karya-karya sastera Melayu 
tradisional amat sarat dengan mesej berunsur 
propaganda yang diselitkan melalui penceritaannya. 
Propaganda di sini merujuk kepada definisi yang 
dikemukakan oleh Jowett dan O’Donnell (1986), 
iaitu suatu bentuk komunikasi yang bertujuan 
membentuk kepercayaan serta mempengaruhi 
khalayak terhadap sesuatu pandangan atau idea yang 
cuba disampaikan oleh propagandis. Unsur sebegini 
cukup ketara dalam kepengarangan historiografi 
Melayu tradisional yang sememangnya dihasilkan 
dengan tujuan untuk memperkukuhkan kedudukan 
pemerintah dan golongan istana, khususnya selepas 
munculnya persaingan dengan kuasa asing (Ali 
Ahmad 1987). Oleh itu, banyak ditemukan wacana 
antikolonial dalam karya-karya historiografi 
Melayu tradisional, khususnya dalam bentuk syair 
yang banyak dihasilkan selepas bermulanya era 
kolonialisme bangsa Eropah di Nusantara sebagai 
satu respons kepada penjajahan (Zubir Idris 2013).

Syair Perang Mengkasar ialah salah satu contoh 
karya historiografi Melayu tradisional yang sarat 
dengan unsur propaganda antikolonial yang dikarang 
bertujuan untuk mengangkat semula kedudukan 
pemerintah dan maruah masyarakat Makassar 
selepas kekalahan dalam peperangan dengan 
kuasa asing (Koster 2005). Menurut Muhammad 
Yusoff Hashim (1992), karya ini telah dikarang 
sekitar 1669 atau 1670 dan merupakan karya tertua 
dalam penggolongan syair sejarah. Syair Perang 
Mengkasar memiliki 534 rangkap dan keseluruhan 

isi kandungannya meriwayatkan peristiwa 
peperangan yang berlaku di Makassar pada 1666–
1669 melibatkan Makassar dan Syarikat Hindia 
Timur Belanda (VOC). Peperangan itu berakhir 
dengan kekalahan Makassar yang mengakibatkan 
negeri itu jatuh ke tangan penjajah. Skinner (1963) 
mendakwa bahawa pengarang syair ini merupakan 
pengarang Makassar yang berketurunan Melayu 
bernama Enci’ Amin yang dipercayai merupakan 
jurutulis atau setiausaha kepada Sultan Hassanuddin 
(1653–1669), yakni sultan Kerajaan Gowa yang 
memimpin Makassar dalam peperangan itu. Karya 
ini dikatakan dihasilkan sebagai persembahan 
kepada baginda selepas kekalahan dalam Perang 
Makassar untuk mengembalikan semula maruah 
Makassar.

Seperkara yang menarik berhubung karya ini 
ialah ia dikarang dalam medium syair Melayu, 
meskipun Makassar memiliki bahasa dan tradisi 
kesusasteraan lokal tersendiri. Selain hakikat bahawa 
pengarangnya beretnik Melayu serta bahasa Melayu 
turut berperanan sebagai lingua franca dalam 
urusan perdagangan dan diplomatik di Makassar, 
karya ini juga berkemungkinan dihasilkan dalam 
bentuk syair Melayu bertujuan untuk disebarluaskan 
kepada masyarakat di luar wilayah Makassar (lihat 
Koster 2005: 73–74). Pandangan ini selari dengan 
pendapat yang pernah diketengahkan oleh Ahyar 
Anwar (2009) dalam penulisannya. Menurut beliau, 
syair ini tidak dihasilkan secara spesifik untuk 
audiens dalam kalangan masyarakat tempatan, 
tetapi ditujukan untuk masyarakat di luar Makassar, 
terutamanya masyarakat Melayu-Islam yang cukup 
gemarkan kisah-kisah yang bertemakan epik 
kepahlawanan Islam.

Melalui karya ini, pengarang dikesan cuba 
menyampaikan emosi peribadi serta sudut 
pandangannya yang selari dengan pandangan kolektif 

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   68 27/01/2026   09:52



69 Faris Idzwan & Zubir Idris

masyarakat Makassar akan pengalaman perang yang 
telah menyaksikan hilangnya kemerdekaan tanah 
air mereka sebagai satu bentuk peringatan kepada 
masyarakat di luar Makassar tentang penjajahan 
kuasa asing. Enci’ Amin berkemungkinan secara 
strategik telah memilih syair sebagai medium 
perantaraan komunikasi berhubung penjajahan 
ini kerana cukup arif tentang populariti syair dan 
ketinggian nilai estetikanya yang berupaya untuk 
menarik pendengar/pembaca (selepas ini disebut 
audiens) untuk larut dalam penceritaan serta dapat 
mempengaruhi ideologi audiens berhubung perkara 
yang hendak disampaikan oleh pengarang. Justeru 
itu, syair ini cukup syarat dengan mesej berunsur 
antikolonial yang melibatkan Belanda dan suku 
bangsa Nusantara yang telah bekerjasama dengan 
penjajah untuk menakluki Makassar.

Sebagai sebuah karya yang sarat dengan 
propaganda antikolonial, Syair Perang Mengkasar 
cukup dominan dengan ekspresi rasa berang yang 
dikembangkan melalui gambaran imej penjajah 
dan suku-suku peribumi yang bersekutu dengan 
penjajah yang menjadi musuh utama dalam Perang 
Makassar (1666–1669) (Koster 2005). Melalui 
syair ini, segala kebencian, perasaan dendam dan 
amarah pengarang yang turut mewakili masyarakat 
Makassar dilampiaskan menerusi susunan kata 
secara indah dan berkesan memberikan sentuhan 
emosi dan mewujudkan pengalaman estetik kepada 
audiens (Zubir Idris 2012). Pemerian rasa berang 
yang dihubungkan dengan penjajah dan penjajahan 
cukup berkesan dalam mempengaruhi pandangan 
audiens terhadap penjajah dan kesan penjajahan. 

Namun, perbincangan berhubung emosi marah dan 
ekspresi berang dalam Syair Perang Mengkasar 
belum diperincikan oleh mana-mana pengkaji. 
Perbincangan berhubung rasa berang dalam syair 
ini dapat membuka perspektif baharu berhubung 
dengan perkaitan antara estetika sebagai strategi 
kepengarangan propaganda dalam syair-syair 
perang Melayu.

Rasa berang ialah sebuah fenomena yang berlaku 
dalam minda audiens hasil daripada rangsangan 
emosi marah yang berada pada peringkat psikologi 
audiens (Sohaimi Abdul Aziz 1998). Sohaimi Abdul 
Aziz (1998) menyatakan bahawa ekspresi rasa 
berang dalam karya dapat dikesan melalui korelatif 
objektif atau penentu dalam karya seperti jalinan 
peristiwa atau situasi yang dapat menimbulkan 
perasaan marah dalam diri audiens. Oleh itu, 
makalah ini menggariskan objektif kajian, iaitu 
mengenal pasti dan menganalisis korelatif objektif 
rasa berang yang dihidupkan dalam Syair Perang 
Mengkasar melalui pemerian perwatakan penjajah 
dan penglibatan suku-suku peribumi Nusantara 
yang bersekutu dengan penjajah.

METODOLOGI KAJIAN

Penelitian dalam makalah ini berorientasikan 
metodologi kajian kualitatif melibatkan kaedah 
kajian kepustakaan dan penerapan teori Rasa-
Fenomenologi sebagai kerangka analisis teks. Proses 
penelitian dalam makalah ini terbahagi kepada dua 
peringkat seperti Rajah 1 berikut:

RAJAH 1. Proses Penelitian

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   69 27/01/2026   09:52



70	  Faris Idzwan & Zubir Idris

Pada peringkat pertama, penelitian tertumpu 
kepada pengenalpastian dan penyaringan bahan 
kajian. Sumber data utama penelitian ini ialah teks 
Syair Perang Mengkasar edisi yang diselenggarakan 
Skinner (1963), manakala sumber data rujukan dan 
sokongan pula diperolehi daripada penulisan sarjana-
sarjana terdahulu yang diterbitkan dalam bentuk 
makalah jurnal akademik, kertas kerja persidangan 
dan buku ilmiah, serta tesis penyelidikan yang tidak 
diterbitkan. Pada peringkat kedua pula, tumpuan 
penelitian adalah terarah kepada analisis teks. 
Penelitian ini menerapkan teori Rasa-Fenomenologi 
yang diperkenalkan oleh Sohaimi Abdul Aziz (1998) 
sebagai kerangka analisis dengan batasan kepada 
rasa berang dan emosi marah dalam topografi emosi 
tetap. Proses analisis teks melibatkan pembacaan 
rapi secara berulang kali untuk menguasai teks 
dan mengenal pasti korelatif objektif rasa berang 
yang dikembangkan oleh pengarang melalui 
teknik kepengarangannya seperti lakaran watak 
dan perwatakan, jalinan peristiwa dan juga gaya 
bahasa dan pemilihan diksi yang berkesan untuk 
mencerminkan emosi dan menguasai jiwa audiens 
karya.

TEORI RASA-FENOMENOLOGI

Teori Rasa-Fenomenologi merupakan sebuah teori 
estetika yang berlandaskan falsafah keindahan 
subjektif kerana menumpukan kepada pengalaman 
estetik pembaca hasil penghayatan terhadap karya 
sastera yang disebut sebagai “rasa” atau “ekspresi 
sastera”. Teori ini diperkenalkan oleh Sohaimi Abdul 
Aziz dalam tesis penyelidikan beliau di peringkat 
kedoktoran falsafah di Universiti Sains Malaysia 
(USM) pada 1995 dan kemudian diterbitkan oleh 

Dewan Bahasa dan Pustaka (DBP) dengan judul 
Rasa-Fenomenologi: Penerapan terhadap Karya A. 
Samad Said (1998). Teori ini sebenarnya adalah hasil 
daripada gabungan dan penyesuaian oleh dua teori 
lain, iaitu teori Rasa-Dhvani yang merupakan teori 
estetika klasik India (timur) dan teori Fenomenologi 
Roman Ingarden yang merupakan teori bacaan dari 
Poland (barat).

Menurut Sohaimi (1998), teori Rasa-
Fenomenologi memberikan perhatian kepada aspek 
psikologi pembaca yang berasaskan konsep emosi 
tetap. Justeru itu, teori ini mengadaptasi satu konsep 
penting daripada teori Rasa-Dhvani, iaitu topografi 
emosi tetap yang dipercayai berada pada lapisan 
minda bawah sedar manusia dan wujud secara 
universal. Terdapat sembilan jenis emosi dalam 
topografi emosi teori Rasa-Dhvani, yakni emosi 
kasih, riang, sedih, marah, bertenaga, takut, jijik, 
hairan dan tenteram yang akan ditransformasikan 
menjadi ekspresi sastera atau rasa berahi, lucu, 
duka, berang, wira, dahsyat, benci, kagum dan 
tenang apabila dirangsang oleh korelatif objektif 
atau penentu dalam karya sastera. Namun dalam 
konteks teori Rasa-Fenomenologi, teori ini hanya 
mengadaptasi lapan jenis sahaja emosi tetap, 
iaitu emosi kasih, riang, sedih, marah, bertenaga, 
takut, jijik dan hairan, manakala emosi tenteram 
pula digugurkan kerana ia berhubung dengan 
falsafah metafizik Hindu dan menjurus ke arah 
kerohanian yang menjadikannya tidak bersesuaian 
untuk diterapkan dalam kajian kritikan karya yang 
bernuansa sensual dan universal.

Berikut merupakan rangkuman kepada emosi 
tetap dan hasil transformasinya dalam bentuk 
ekspresi sastera atau rasa mengikut teori Rasa-
Fenomenologi:

JADUAL 1. Transformasi Emosi Tetap ke Ekspresi Sastera atau Rasa dalam Teori Rasa-Fenomenologi

Sumber: Diubah suai daripada Sohaimi Abdul Aziz (1998)

Emosi Tetap Korelatif Objektif / Penentu Ekspresi Sastera / Rasa
Emosi Kasih

Jalinan peristiwa, situasi, watak dan perwatakan, gaya 
bahasa, dan lain-lain dalam karya.

Rasa Berahi
Emosi Riang Rasa Lucu
Emosi Sedih Rasa Duka
Emosi Marah Rasa Berang
Emosi Bertenaga Rasa Wira
Emosi Takut Rasa Dahsyat
Emosi Jijik Rasa Benci
Emosi Hairan Rasa Kagum

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   70 27/01/2026   09:52



71 Faris Idzwan & Zubir Idris

Daripada teori Fenomenologi pula, Rasa-
Fenomenologi mengadaptasi penjelasan interaksi 
yang berlaku antara struktur karya sastera dan 
respons daripada pembaca hasil daripada interaksi 
(pembacaan) tersebut (Sohaimi Abdul Aziz 
2014). Teori Fenomenologi menganggap bahawa 
pengalaman estetik sebagai sebuah fenomena 
yang berlaku daripada kesedaran manusia. Dalam 
kesedaran ini, persepsi pembaca berinteraksi rapat 
dengan karya sastera sehingga mewujudkan objek 
estetik (Sohaimi Abdul Aziz 1998). Menurut 
Sohaimi (1998), ketika dalam proses pembacaan, 
berlakunya tiga proses secara serentak dalam 
minda pembaca, iaitu  emosi tetap pembaca 
ditransformasikan menjadi emosi estetik;  objek 
seni (karya sastera) yang dibaca ditransformasikan 
menjadi objek estetik; dan kesedaran biasa pembaca 
bertukar menjadi kesedaran estetik. Proses interaksi 
ini mewujudkan rasa atau pengalaman estetik dalam 
diri pembaca. Walaupun pengalaman estetik bersifat 
subjektif, tetapi melalui teori ini, pengalaman estetik 
itu dapat diperjelas dan dikonkritkan.

Jelas Sohaimi (1998) lagi, rasa atau ekspresi 
sastera dalam sesebuah karya dapat dikesan melalui 
korelatif objektif atau penentu yang telah dirakamkan 
oleh pengarang melalui teknik penulisannya seperti 
jalinan peristiwa dalam karya, lakaran watak dan 
perwatakan, latar penceritaan, penggunaan gaya 
bahasa yang berkesan, pemilihan diksi dan aspek 
lain-lain lagi yang dapat dikesan dalam karya. 
Bukan itu sahaja, teori Rasa-Fenomenologi juga 
membenarkan pembaca untuk merujuk di luar karya 
(ekstrinsik) seperti mengkaji aspek sosiologi sastera, 
latar belakang sejarah dan kebudayaan pengarang 
dan masyarakat, dan juga unsur dialogik antara 
karya dengan karya yang lain untuk menghuraikan 
kekaburan dalam teks yang diistilahkan sebagai 
“kajian praestetik”. Kajian praestetik ini berlaku 
pada peringkat awal sebelum pembacaan untuk 
mendapatkan maklumat secara lebih objektif dan 
dapat memperkukuhkan pengadilan estetik.

DAPATAN KAJIAN DAN PERBINCANGAN

Perkataan “berang” dalam Kamus Dewan (2010) 
merujuk kepada perasaan marah yang teramat 
sangat atau gusar. Daripada perspektif teori Rasa-
Fenomenologi pula, rasa berang ialah sebuah 
fenomena dalam psikologi manusia yang terhasil 
daripada rangsangan emosi marah yang berada 
pada lapisan minda bawah sedar manusia (Sohaimi 
Abdul Aziz 1998). Berhubung dengan rasa ini 

sebagai pengalaman estetik, Bharata-Muni (1951, 
113) menyatakan bahawa korelatif objektif atau 
penentu rasa berang dapat dikenal pasti dalam karya 
melalui gambaran seperti “... anger, rape, abuse, 
insult, untrue allegation, excorcizing, threatening, 
revengefulness, jealousy, and the like.” Sohaimi 
(1998) menjelaskan bahawa korelatif objektif 
yang dimaksudkan oleh Bharata-Muni ini merujuk 
kepada situasi atau peristiwa dalam karya yang dapat 
membangkitkan perasaan marah dan digambarkan 
dalam karya melalui tindakan seperti membalas 
dendam, cemburu, fitnah-memfitnah, menghina dan 
sebagainya.

Menurut Suhairah Ismail (2003), korelatif 
objektif rasa berang dalam sesebuah novel (dan juga 
karya sastera umumnya) yang bercorak peperangan 
kebiasaannya diperikan melalui gambaran 
kekejaman penjajah, di samping pengkhianatan 
oleh anak watan yang menjadi tali barut kepada 
penjajah. Perkara demikian juga dapat ditemukan 
dalam syair-syair yang bertemakan peperangan 
yang umumnya memaparkan kekejaman penjajah 
serta perbuatan khianat oleh suku bangsa sendiri 
yang memilih untuk membelot tanah air dan 
masyarakat sendiri. Hasil daripada analisis terhadap 
teks Syair Perang Mengkasar mendapati bahawa 
Enci’ Amin (pengarang) telah mengembangkan 
korelatif objektif rasa berang dalam karya ini 
melalui pemerian terhadap gambaran sikap Syarikat 
Hindia Timur Belanda (VOC) dan Bugis selaku 
sekutu utama penjajah itu dengan perwatakan yang 
kejam. Di samping itu, korelatif objektif rasa berang 
juga dihidupkan melalui pengkhianatan yang telah 
dilakukan oleh sebahagian pembesar Makassar 
ketika di medan perang dan juga penglibatan suku 
bangsa Nusantara seperti Ambon, Buton dan Ternate 
yang berpihak membantu ekspedisi VOC untuk 
menyerang Makassar.

RASA BERANG TERHADAP VOC DAN SUKU 
BUGIS

Selaku sebuah karya bertemakan peperangan, 
pengarang menghidupkan korelatif objektif rasa 
berang dalam Syair Perang Mengkasar melalui 
pelukisan perwatakan negatif watak-watak 
antagonis utamanya, iaitu Syarikat Hindia Timur 
Belanda (VOC) dan juga suku Bugis yang menjadi 
punca utama berakhirnya kemerdekaan Makassar 
pada abad ke-17. Emosi marah dan perasaan 
dendam pengarang terhadap watak-watak antagonis 
ini dapat dikesan di sepanjang syair melalui 

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   71 27/01/2026   09:52



72	  Faris Idzwan & Zubir Idris

penggunaan bahasa kasar dan penuh emosi marah 
apabila memperkatakan sosok Belanda dan Bugis. 
Menurut teori Rasa-Fenomenologi, “rasa” bukan 
sahaja wujud dalam minda audiens karya, tetapi juga 
turut wujud dalam diri pengarang. Rasa yang sedang 
dialami pengarang menjadi sumber tenaga kreatif 
(inspirasi/ilham) untuk berkarya (Sohaimi Abdul 
Aziz 2017). Melalui penghayatan terhadap rangkap-
rangkap syair, audiens dapat membayangkan 
perasaan marah yang sedang dialami oleh pengarang 
kesan daripada pengalamannya berhadapan dengan 
peperangan yang berpunca daripada penjajahan dan 
pengkhianat bangsa. Emosi pengarang itu kemudian 
menguasai empati audiens sehingga mereka juga 
dapat mengalami perasaan yang sama.

Di peringkat kajian praestetik, latar belakang 
sejarah dan aspek sosiologi sastera karya perlu 
diteliti untuk memahami karya secara lebih 
objektif dan mengisi ruang kabur dalam teks untuk 
membantu dalam pengadilan estetik (Sohaimi Abdul 
Aziz 1998). Dalam lipatan sejarah, peperangan yang 
berlaku antara Makassar dan VOC pada 1666–1669 
adalah berpunca daripada kehendak VOC untuk 
memonopoli perdagangan di wilayah Sulawesi 
dan sekitar, namun tuntutan tersebut ditolak oleh 
Sultan Hasanuddin (Andaya 1981). Dalam syair 
ini, kedatangan ekspedisi VOC diceritakan bermula 
pada rangkap 31 seperti berikut:

Berkampunglah Welanda sekalian djenis
berkatalah Djenderal kapitan jang bengis
djikalau alah Mengkasar nin habis
Tunderu kelak radja di Bugis. (r. 31)

Setelah didengar oleh si Tunderu’
kata Djenderal Welanda jang mabuk
berbangkitlah ia daripada duduk
betalah kelak di medan mengamuk. (r. 32)

Akan tjakap Bugis jang dusta
sehari  kubedil robohlah kota
habis kauambil segala harta
perempuan jang baik bahagian beta. (r. 33)

Djika sudah kita alahkan
segala hasil beta persembahkan
perintah negeri kita serahkan
keradjaan di Bone Tunderu’ pohonkan. (r. 34)

(Skinner 1963: 76, 78)

Berdasarkan dialog antara Laksamana Speelman 
dan Arung Palakka (dalam syair disebut Tunderu’) 
dalam rangkap-rangkap di atas, audiens syair ini 
disuguhkan dengan idea bahawa motif kedatangan 
VOC ke Makassar adalah untuk menyerang negeri 
itu dengan bantuan Bugis yang dipimpin oleh 
Arung Palakka. Menerusi petikan rangkap 31 dan 
34, audiens difahamkan bahawa penglibatan Arung 
Palakka dalam ekspedisi VOC itu adalah disebabkan 
niatnya untuk mendapatkan semula Kerajaan 
Bone (kerajaan suku Bugis). Beliau ialah sosok 
kontroversi dalam sejarah Sulawesi Selatan kerana 
kedudukannya dari sudut pandangan suku Bugis 
dan suku Makassar cukup berbeza. Bagi suku Bugis, 
Arung Palakka ialah seorang tokoh bangsawan 
Bugis yang berjaya menaikkan maruah suku 
mereka, manakala sebaliknya suku Makassar pula 
memandang Arung Palakka sebagai pemberontak 
yang bertanggungjawab dalam kejatuhan Makassar 
(Pelras 1996).

Konflik etnik antara suku Bugis dan Makassar 
telah sekian lama berlaku disebabkan oleh dominasi 
Makassar di wilayah Sulawesi dan sekitar. Selepas 
Kerajaan Bone ditundukkan, suku Bugis terpaksa 
hidup dalam penindasan, termasuklah menjadi 
buruh paksa di Makassar. Kendatipun Arung 
Palakka dibesarkan di dalam Istana Gowa secara 
terhormat sebagai bangsawan, namun siri dan pasee 
yang mendarah daging dalam dirinya sebagai suku 
Bugis mendorong beliau melarikan diri keluar 
dari Makassar ke Batavia untuk bekerjasama 
dengan VOC bagi menuntut kemerdekaan kerajaan 
Bone serta mengembalikan semula maruah suku 
bangsanya yang sekian lama ditindas oleh Makassar 
(Abu Hamid 2016; Andaya 1981).

Mengkaji latar belakang konflik Bugis–
Makassar ini cukup penting sebagai kajian praestetik 
untuk memahami ideologi, kedudukan dan sudut 
pandangan pengarang yang mempengaruhi 
kepengarangannya. Oleh kerana karya ini dikarang 
melalui perspektif “kemakassaran” yang mewakili 
sudut pandangan kolektif masyarakat Makassar 
serta mengambil kira juga kedudukan Enci’ Amin 
(pengarang) sendiri dalam kerajaan Gowa sebagai 
jurutulis atau setiausaha Sultan Hasanuddin, maka 
tokoh Arung Palakka dijadikan sebagai watak 

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   72 27/01/2026   09:52



73 Faris Idzwan & Zubir Idris

antagonis dengan nukilan perwatakan negatif 
dalam naratif syair ini. Contoh perwatakan negatif 
yang dicitrakan oleh pengarang dapat dikesan pada 
rangkap 32–34 di atas yang memberikan persepsi 
bahawa beliau merupakan seorang yang meninggi 
diri, kuat berdusta, kaki perempuan dan juga tamak 
akan kuasa. Melalui percitraan ini, pandangan 
audiens mengenai beliau cenderung negatif selari 
tanggapan masyarakat Makassar umumnya.

KEBIADABAN VOC DAN SEKUTUNYA

Dalam Syair Perang Mengkasar, kedatangan VOC 
semamangnya digambarkan tidak disenangi oleh 
masyarakat Makassar, khususnya disebabkan 
sikap sombong dan biadab yang ditunjukkan oleh 
Laksamana Speelman. Contohnya, sikap sombong 
itu diperihalkan ketika peristiwa perutusan surat 
antara Sultan Hasanuddin dan Laksamana Speelman 
seperti berikut:

Amiral kutuk kafir yang bachil
bitjaranya itu hendak membedil
menjuruh naik sebuah batil
di pantai Garasi ia mengempil. (r. 79)

Naiklah Welanda ada seorang
tempatnya undur di Udjung Karang
dinantinja lama tiadalah datang
si kutuk berdajung lalu pulang. (r. 80)

Dibawanja berdjalan menjusur pantai
lalulah naik ke atas balai
keluarlah daeng anak bura’ne
duduk berhimpun terlalu ramai. (r. 81)

Turunlah angin barat jang besar
orang mengadap terkisar-kisar
hendak batja surat si kuffar
dititahkan oleh Sultan jang besar. (r. 82)

Disuruh batja surat Welanda
bunjinja djahat banjak jang bida’ah
adalah berubah muka baginda
berpaling memandang Sultan jang muda. (r. 83)

Seketika baginda duduk
seri Sultan berangkat masuk
kehendak hatinja Welanda kutuk
kita pula disuruhnja tunduk. (r. 84)

(Skinner 1963: 94)

Petikan syair di atas membayangkan bahawa 
sudah wujud riak-riak kemarahan dan penentangan 
dalam kalangan masyarakat Makassar terhadap 
penjajah yang diwakili oleh reaksi Sultan 
Hasanuddin. Kemarahan itu berpunca daripada 
kebiadaban Laksamana Speelman (dalam petikan 
disebut Amiral) yang mengugut untuk menyerang 
Makassar. Dalam isi kandungan suratnya, 
Laksamana Speelman menuntut agar Makassar 
tunduk kepada VOC dan tuntutan biadab itu 
menimbulkan reaksi berang Sultan Hasanuddin 
seperti yang diperikan dalam teks seperti “... 
bunjinja djahat banjak jang bida’ah / adalah berubah 
muka baginda ...”. Perubahan air muka Sultan 
Hasanuddin selepas membaca surat Laksamana 
Speelman merupakan perubahan fizikal yang biasa 
terjadi kepada seseorang yang sedang marah (Nur 
Atiq Syahirah Che Baharudin & Nordiana Hamzah 
2022).

 Reaksi Sultan Hasanuddin dalam petikan 
selari dengan korelatif objektif yang dijelaskan 
oleh Sohaimi Abdul Aziz (1998) sebelum ini, yakni 
situasi atau peristiwa yang membangkitkan perasaan 
marah dan diperlihatkan melalui tindakan watak 
seperti membalas dendam, cemburu, menghina dan 
sebagainya. Audiens yang menghayati rangkap-
rangkap syair ini turut dapat merasai emosi Sultan 
Hasanuddin itu. Di sepanjang teks syair yang 
dipetik juga dapat ditemukan pelbagai diksi yang 
berkonotasi negatif digunakan oleh pengarang untuk 
merujuk kepada VOC dengan tujuan menghina 
seperti “kutuk kafir jang bachil”, “si kutuk”, “si 
kafir”, “bunjinja djahat banjak jang bida’ah” dan 
“Welanda kutuk”. Pengolahan diksi dan bahasa 
yang negatif ini berkesan dalam menghidupkan 
emosi marah dalam jiwa audiens syair.

Seperkara yang agak berbeza dalam 
kepengarangan teks ini ketimbang syair-syair lain 
ialah wujudnya penggunaan unsur bahasa yang kasar, 
lancang dan juga jelik seperti contoh dalam petikan 
sebelum ini. Gaya kepengarangan ini bertentangan 
dengan konvensi kepengarangan Melayu tradisi 
yang umumnya amat menekankan penggunaan 
bahasa yang “sesuai dan patut” selari dengan falsafah 
keindahan Melayu (Muhammad Haji Salleh 2000). 
Namun, ini tidak bererti pengarang melanggar 

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   73 27/01/2026   09:52



74	  Faris Idzwan & Zubir Idris

hukum falsafah keindahan Melayu kerana jika 
diteliti semula, penggunaan bahasa dan frasa yang 
kasar, serta pemilihan diksi berkonotasi negatif 
dalam konteks karya yang bertemakan peperangan 
seperti Syair Perang Mengkasar ini boleh dianggap 
sebagai “sesuai dan patut” apabila ditujukan kepada 
pihak musuh. Bahkan, penggunaan unsur bahasa 
sebegini berkesan untuk menyampaikan emosi 
pengarang serta dapat mencemarkan maruah musuh.

Kebiadaban dan kekejaman VOC dan sekutunya 
diperikan lagi melalui peristiwa penjarahan kampung 
penduduk tempatan ketika ekspedisi VOC dalam 
perjalanan menuju ke Pulau Buton yang berada di 
Sulawesi Tenggara. Kejadian itu disebutkan seperti 
berikut:

Sekalian kapal berlajar kain
di anak negeri singgah bermain
turunlah Welanda kafir jang bain
mengambil njiur buah jang lain. (r. 93)

Durjana sungguh Bugis Welanda
singgah di kampung membawa sendjata
lalulah ia pergi mendjarah
dibakarnja rumah beberapa buah. (r. 94)

(Skinner 1963: 98)

Menerusi petikan di atas, audiens dapat 
membayangkan sikap durjana VOC dan Bugis 
apabila mereka dengan sengaja menimbulkan huru-
hara di kawasan kampung penduduk tempatan 
dengan merompak hasil tanaman, lalu menjarah dan 
membakar kediaman mereka. Perbuatan durjana 
mereka ini berkesan untuk merangsang emosi marah 
audiens yang berempati dengan nasib penduduk yang 
menjadi mangsa kekejaman penjajah itu. Dalam 
keadaan ini, gambaran kejadian yang mencemaskan 
itu berupaya memberikan perubahan kepada 
fisiologi audiens seperti meningkatkan degupan 
jantung dan mengencangkan hembusan nafas 
audiens yang menempatkan diri mereka pada posisi 
penduduk kampung itu (Kaleiwani Subramoniam 
& Manonmani Devi M.A.R Annamalai 2023). 
Kekejaman dan kebiadaban mereka tidak terhenti 
pada kejadian itu sahaja, malah ketika peperangan 
di Buton juga VOC membuktikan bahawa mereka 

tidak memiliki sifat perikemanusiaan apabila 
telah membuang tawanan perang ke sebuah pulau 
terpencil tanpa sebarang sumber makanan dan air 
bersih untuk dibiarkan mati secara perlahan akibat 
kebuluran. Kekejaman itu disebutkan pengarang 
pada rangkap 127 berikut:

Perketi Welanda Bugis jang serau
banjaknya Mengkasar dibuangnja ke pulau
dimurkai Allah djuga engkau
diachirat kelak tergagau-gagau. (r. 127)

(Skinner 1963: 106)

Sesungguhnya perbuatan itu tidak 
melambangkan sifat perikemanusiaan kerana 
tawanan perang dibiarkan terseksa dalam jangka 
masa yang lama sebelum meninggal dunia. 
Kekejaman ini bagaimanapun bukan perkara yang 
asing dalam sejarah kolonialisme di Nusantara. 
Pencabulan hak asasi manusia seperti rampasan harta 
benda, pengasingan ke luar wilayah dan hukuman 
mati merupakan tindakan yang sering dilakukan 
oleh penjajah terhadap peribumi yang menentang 
kekuasaan mereka dan trauma penjajahan ini 
dikongsi secara kolektif oleh masyarakat Nusantara. 
Justeru itu, perbuatan kejam penjajah ini berupaya 
menyentuh memori audiens yang turut berhadapan 
dengan trauma pengalaman perang dan berupaya 
menimbulkan dendam kepada penjajah dalam syair. 

TIPU HELAH DALAM SYARAT PERJANJIAN 
BUNGAYA

Sikap buruk golongan penjajah turut dimanifestasikan 
melalui tipu helah yang dilakukan mereka dalam 
pensyaratan perjanjian damai yang dikenali sebagai 
Perjanjian Bungaya. Menurut Skinner (1963), 
sebuah perjanjian damai telah dimeterai antara 
VOC dan Makassar pada 18 November 1667 
selepas kekalahan pertama Makassar dalam Perang 
Makassar. Namun, isi kandungan syarat perjanjian 
tersebut boleh dianggap sebagai berat sebelah dan 
tidak adil kepada Makassar kerana merugikan 
mereka. Antara syarat perjanjian itu disebutkan 
dalam syair seperti berikut:

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   74 27/01/2026   09:52



75 Faris Idzwan & Zubir Idris

Berkatalah Amirah meneguhkan djandji
serta menjebut nama Kompeni
segala hartanja disuruhnja ganti
banjaknja itu lima puluh kati. (r. 417)

Didjawab oleh Radja jang tua
Kapitan we djangan berhati dua
jang emas itu kita ganti djua
betapun tidak mau ketjewa. (r. 418)

Sukalah hati kafir jang dusta
tertawa-tawa ia berkata
di Udjung Pandang suatu kota
berilah pindjam kepada kita. (r. 419)

Itupun diberi oleh Karaeng
sebab katanja dipindjam sambing
berkenanlah tipu si kuffar andjing
sukalah hati Bone dan Sopeng. (r. 420)

(Skinner 1963: 186, 188)

Berdasarkan petikan teks di atas, antara syarat 
perjanjian tersebut yang merugikan pihak Makassar 
ialah mereka perlu menanggung dan membayar 
semula ganti rugi perang yang dialami oleh VOC 
dan Makassar juga perlu memberikan Kota Udjung 
Pandang kepada VOC untuk penempatan mereka. 
Syarat-syarat ini sudah pastilah mendatangkan 
kerugian kepada Makassar kerana bukan sahaja 
maruah mereka tergadai akibat kekalahan mereka 
dalam perang, bahkan mereka juga terpaksa 
menanggung bebanan kerugian perang dan juga 
kehilangan kedaulatan tanah air apabila perlabuhan 
utama mereka telah jatuh ke tangan penjajah 
akibat tipu helah mereka dalam syarat perjanjian. 
Maka, syarat perjanjian itu sebenarnya ditentang 
oleh para pembesar Makassar yang melihat syarat 
tersebut sebagai merugikan mereka (Fadli 2022). 
Menurut Muhammad Nor Sahfiq Amran dan Mas 
Rynna Wati Ahmad (2021), rasa berang juga wujud 
apabila seseorang mengalami pengalaman ditipu, 
dikhianati dan perbuatan yang menyakitkan hati. 
Perkara ini selari dengan situasi yang dialami oleh 
masyarakat Makassar dalam peristiwa tersebut yang 
membangkitkan perasaan tidak puas hati mereka.

Ketidakpuasan hati masyarakat Makassar 
berhubung syarat perjanjian itu diperikan pegarang 
menerusi reaksi pada rangkap 420, iaitu “... 
berkenanlah tipu si kuffar andjing.” Ketidakadilan 
dalam syarat perjanjian damai ini dianggap sebagai 
satu tipu helah oleh pengarang dan kemarahan 

terhadap sikap penjajah itu diperkukuh dengan diksi 
“si kuffar andjing” yang menggambarkan kebencian 
dalam diri pengarang dan masyarakat Makassar 
kepada Belanda. Audiens yang menghayati syair ini 
melalui perspektif Makassar turut dapat merasakan 
ketidakadilan ini dan ia berupaya menimbulkan 
perasaan simpati audiens kepada masyarakat 
Makassar dan perasaan tidak puas hati kepada VOC.

KEJATUHAN KOTA UDJUNG KE TANGAN 
PENJAJAH

Korelatif objektif rasa berang terhadap penjajah dan 
sekutu utamanya dimantapkan melalui gambaran 
dan tindak-tanduk mereka selepas kejatuhan Kota 
Udjung Pandang kepada VOC. Dalam petikan 
berikut, pengarang menceritakan keadaan Kota 
Udjung Pandang selepas Perjanjian Bungaya dan 
reaksi masyarakat selepas tanah air mereka dikuasai 
oleh bangsa asing:

Duduklah Bugis di Udjung Pandang
sehari-hari ke Sambo(pu) berulang-ulang
segenap kampung mengambil orang
sekalian Bone kembali pulang. (r. 427)

Semuanja itu menaruh dendam
melihatkan laku Bugis djahanam
sabarlah ia sekalian diam
sekadar sendjatanja dipertadjam. (r. 428)

Tetaplah Amiral di Udjung Pandang
ramailah orang ke sana datang
membawa emas penukar uang
murahnja sangat bukan kepalang. (r. 429)

Djika di balai terlalu ramai
tandanja putus sudah berdamai
Amiral mengeluarkan kain permai
setengah diberikan Sopeng dan Bone. (r. 430) 

Perinja nasib untung jang malang
sudah putik mendjadi kembang
melihat fi’il Nasrani djembalang
hatiku panas bukan kepalang. (r. 431)

(Skinner 1963: 190)

Menurut petikan syair ini, selepas peristiwa 
Perjanjian Bungaya, ramai suku Bugis yang sebelum 
ini telah menjadi buruh paksa di Makassar telah 
dibebaskan dan kembali semula ke Bone. Perkara itu 
sudah pasti menumbulkan perasaan malu dan marah 

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   75 27/01/2026   09:52



76	  Faris Idzwan & Zubir Idris

dalam kalangan masyarakat Makassar kerana ia 
membuktikan bahawa mereka telah menjadi lemah. 
Ketidakpuasan hati mereka diperikan dalam rangkap 
428 apabila pengarang menyatakan bahawa masing-
masing itu menaruh perasaan dendam terhadap 
perilaku suku Bugis yang berjaya membebaskan 
diri mereka, tetapi ketidakpuasan hati itu hanya 
didiamkan, namun pada waktu yang sama mereka 
sentiasa bersiap siaga untuk bangkit kembali seperti 
yang diperikan menerusi frasa “sekadar sendjatanja 
dipertadjam.”

Selain itu, pengarang juga meluahkan 
ketidakpuasan hati masyarakat Makassar selepas 
Kota Udjung Pandang dikuasai oleh VOC. Dalam 
rangkap 429–430, pengarang menggambarkan 
keadaan perdagangan di pelabuhan Makassar 
yang sangat sibuk, namun segala keuntungan itu 
dimonopoli oleh VOC dan sekutunya yang lain. 
Hal demikian menimbulkan reaksi tidak puas hati 
pengarang pada rangkap 431 apabila pengarang 
menyebutkan “hatiku panas bukan kepalang.” Frasa 
tersebut secara jelas melambangkan perasaan berang 
pengarang akibat terpaksa menyaksikan nasib 
masyarakatnya selepas hidup di bawah kekuasaan 
bangsa asing. Emosi marah pengarang itu berupaya 
merangsang audiens untuk turut dipengaruhi emosi 
tersebut dan merasakan berang kepada bangsa asing 
yang telah menguasai Makassar.

RASA BERANG TERHADAP 
PENGKHIANATAN SUKU BANGSA

Rasa berang dalam Syair Perang Mengkasar tidak 
hanya dikembangkan melalui korelatif objektif 
yang melibatkan penjajah dan sekutu utamanya 
sahaja, bahkan korelatif objektif rasa berang juga 
diekspresikan oleh karya ini melalui tindakan 
khianat oleh sebahagian pembesar Makassar ketika 
berada di medan perang dan juga penglibatan suku 
peribumi Nusantara seperti suku Ambon, Buton dan 
Ternate yang menjadi tenaga tentera bantuan kepada 
ekspedisi VOC untuk menyerang Makassar.

PEMBELOTAN PEMBESAR MAKASSAR DI 
MEDAN PERANG

Pengkhianatan yang diibaratkan dalam peribahasa 
Melayu sebagai “duri dalam daging” ini telah 
diceritakan dalam Syair Perang Mengkasar dalam 

dua peristiwa utama. Pertamanya, ketika peristiwa 
peperangan yang berlaku di Buton. Dalam peristiwa 
ini, individu yang menjadi barah dalam angkatan 
tentera Makassar ialah Keraeng Bonto Maranu yang 
merupakan pemimpin angkatan tentera itu sendiri. 
Pengkianatan beliau disebutkan seperti berikut:

Dipudjuk Amiral kafir jang durhaka
Keraeng Bonto Maranu hatinja suka
lupalah ia akan isi neraka
daripada bebalnja ia tjelaka. (r. 112)

Keraeng Bonto Maranu naik ke darat
mengambil sendjata sekalian ra’yat
segala jang berkeris disuruhnja ikat
banjaklah Mengkasar jang terkerat. (r. 114)

(Skinner 1963: 102)

Dalam episod peperangan ini, Keraeng Bonto 
Maranu telah diberikan amanah oleh Sultan 
Hasanuddin untuk memimpin Makassar ke Pulau 
Buton bagi menghalau keluar VOC dari wilayah 
tersebut. Walau bagaimanapun, peperangan itu 
menyaksikan kekalahan di pihak Makassar yang 
memaksakan Keraeng Bunto Maranu membuat 
rundingan damai dengan Laksamana Speelman. 
Dalam pertemuan untuk rundingan itu, kesetiaan 
beliau kepada pasukan pimpinan dan tanah airnya 
diuji apabila dipujuk oleh Laksamana Speelman 
untuk membelot pasukan pimpinannya sendiri.

Dalam petikan rangkap 112, beliau diceritakan 
telah gagal untuk menolak pujukan itu dan telah 
termakan janji Laksamana Speelman. Dalam situasi 
itu, pengarang telah menyifatkan Keraeng Bonto 
Maranu sebagai seorang yang telah melupakan isi 
neraka kerana gagal dalam menjalankan amanah 
sebagai pemimpin. Kegagalan beliau dalam 
mempertahankan kesetiaan kepada pasukannya 
mengakibatkan banyak tentera pimpinannya yang 
terbunuh seperti yang diceritakan pada rangkap 114. 
Perbuatan Keraeng Bonto Maranu ini membuktikan 
beliau seorang pemimpin yang gagal dan menjadi 
punca kepada kejatuhan Makassar.

Sebuah lagi perbuatan belot dalam kalangan 
pembesar Makassar berlaku ketika Makassar 
sedang melakukan persiapan perang. Dalam episod 
kali ini, perbuatan khianat ini dilakukan oleh dua 
pembesar Makassar yang bertanggungjawab dalam 
mengawasi benteng pertahanan Makassar seperti 
yang diceritakan berikut:

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   76 27/01/2026   09:52



77 Faris Idzwan & Zubir Idris

Pertama mula perkataan
Datu’ Bangkal mentjari djalan
sungguhpun ia orang budiman
kepada Admiral ia bertolan. (r. 436)

Dengarkan chabar tuan dan datu’
akan Keraeng Bangkal dan Lajo’
berbuat benteng tidaklah elok
‘akalnja itu hendak berkelok. (r. 437)

Harinja naik pagi-pagi hari
tinggallah benteng Welanda Nasrani
tidaklah saja pandjangi lagi
seorangpun tidak pertjaja lagi. (r. 438)

Ketika malam sudahlah hari
berbunjilah bedil kaum Nasrani
Datu’ ..................... jang menghampiri
Keraeng Bangkal lalu lari. (r. 439)

Keraeng itu lari ke darat
habislah dibawanja sekalian ra’jat
kepada Amiral berkirim surat
minta didjemput berbangat-bangat. (r. 440)

Kepada Datu’ disuruhkan
oleh Amiral Penghulu Kapitan
serta bertemu diberinja makan
lalu ia turun berdjalan. (r. 441)

Berdjalan itu tidak memandang
mendapatkan Amiral ke Udjung Pandang
serta bertemu lalu berpegang
Keraeng we djangan berhati bimbang. (r. 442)

(Skinner 1963: 192, 194)

Pada rangkap 436–438, riak-riak awal 
pembelotan Keraeng Bangkal dan Keraeng Lajo’ 
telah diceritakan apabila mereka telah berkira-kira 
untuk berkelok kepada Makassar dan menyertai 
VOC. Selaku pemimpin dalam masyarakat 
yang berpengaruh, pembelotan mereka turut 
mempengaruhi pengikut masing-masing. Hal ini 
terbukti dalam rangkap berikutnya apabila mereka 
telah disertai oleh pengikutnya melarikan diri 
meninggalkan kubu pertahanan masing-masing 
dan bersatu dengan penjajah pada waktu malam. 
Perbuatan belot ini telah menjadi punca kelemahan 
kepada benteng pertahanan Makassar ketika 
peperangan (Koster 1997).

Pembelotan dalam kalangan pembesar Makassar 
seperti yang diceritakan dalam dua peristiwa yang 
dibahaskan ini menjadi korelatif objektif rasa 

berang dalam Syair Perang Mengkasar. Sikap 
yang seperti “duri dalam daging” ini telah menjadi 
barah kepada Makassar. Malah, naratif dalam syair 
ini telah meletakkan kesalahan kepada pembelotan 
dalam kalangan pembesar sebagai punca kejatuhan 
Makassar (Koster 1997). Sesungguhnya pembelotan 
dalam kalangan pembesar dan masyarakat 
menjadi korelatif objektif yang kukuh untuk 
merangsang emosi marah dalam minda audiens 
karya kerana perbuatan khianat ini bertentangan 
dengan norma masyarakat dan ideologi kolektif 
masyarakat Nusantara yang cukup mementingkan 
taat setia kepada raja/pemerintah dan juga tanah 
air. Pemikiran ini berakar daripada pengangan 
psikologi budaya masyarakat Melayu/Nusantara 
tradisional yang cukup berpegang kepada konsep 
daulat dan derhaka. Kedua-dua konsep ini telah 
mengikat hubungan antara raja dan rakyat. Dalam 
konteks ini, raja atau pemerintah ditempatkan 
pada kedudukan yang tinggi, manakala rakyat 
pula bertanggungjawab dalam mempertahankan 
kedudukan raja/pemerintah serta kekuasaan mereka, 
termasuklah apabila berhadapan dengan ancaman 
kuasa luar yang berupaya menggugat kedaulatan 
raja dan negara (Zubir Idris 2017). Mengambil kira 
ideologi kolektif masyarakat pada zaman tersebut, 
maka pengkhianatan yang ditampilkan dalam syair 
ini berupaya merangsang emosi marah audiens yang 
turut berpegang dengan ideologi yang sama serta 
mendorong perasaan berang terhadap watak-watak 
pembelot tersebut.

PENGLIBATAN SUKU BANGSA NUSANTARA 
SEBAGAI TENTERA BANTUAN VOC

Pengkhianatan yang dinukilkan dalam Syair Perang 
Mengkasar bukan sahaja dikaitkan dengan tindakan 
pembelotan sebahagian pembesar dan rakyat 
Makassar yang berpaling tadah kepada penjajah 
ketika di medan perang, malah pada skop yang lebih 
luas, pengkhianatan juga ditampilkan pengarang 
melalui penglibatan suku bangsa peribumi Nusantara 
yang lain seperti suku Ambon, Buton dan Ternate/
Meluku yang berpihak kepada penjajah dengan 
membuka negeri mereka kepada ekspedisi VOC 
dan turut menyalurkan kekuatan ketenteraan bagi 
membantu VOC mengalahkan Makassar ketika di 

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   77 27/01/2026   09:52



78	  Faris Idzwan & Zubir Idris

medan perang. Penglibatan mereka dilihat sebagai 
pengkhianatan kepada solidariti bangsa dan agama 
Islam, khususnya bagi suku-suku daripada kerajaan 
Islam seperti Buton dan Ternate.

Dalam perspektif sejarah, penglibatan suku-
suku peribumi sekitar Sulawesi dan Kepulauan 
Maluku dalam membantu VOC untuk menundukkan 
Makassar adalah berhubung rapat dengan sejarah 
hegemoni Makassar dalam politik serantau. Untuk 
membebaskan kerajaan-kerajaan sekitar daripada 
kekuasaan Makassar, maka kerajaan-kerajaan ini 
memilih untuk berpihak kepada VOC (Andaya 
1981). Meskipun begitu, dari sudut pandangan 
pengarang, penglibatan mereka dalam membantu 
VOC merupakan satu pengkhianatan kepada 
bangsa kerana berpihak kepada penjajahan asing. 
Penglibatan suku-suku peribumi ini menjadi punca 
kepada dendam dan amarah, dan hal demikian 
diperikan dalam rangkap-rangkap syair dengan 
penggunaan gaya bahasa dan pemilihan diksi 
yang keras, berkonotasi negatif dan bertujuan 
untuk menghina dan merendah-rendahkan mereka. 
Sebagai contohnya:

Belajarlah Welanda dari Bantaeng
kelihatan lajarnja putih terdinding
dilihat oleh sekalian Keraeng
Buton dan Ambon si Sula andjing. (r. 220)

(Skinner 1963: 132)

Setelah pagi harinja itu
naiklah Welanda di Batu-Batu
Bugis Meluku si Buton hantu
membawa setinggar seorang satu. (r. 301)

(Skinner 1963: 154)

Petikan-petikan di atas merupakan contoh-
contoh rangkap syair yang memperlihatkan perasaan 
dendam dan permusuhan yang dirasakan oleh 
pengarang terhadap suku-suku peribumi Nusantara 
yang berpihak kepada penjajah dalam meruntuhkan 
Makassar. Dalam contoh-contoh yang dipetik ini, 
dapat dilihat bagaimana pengarang menggunakan 
kalimat dan diksi yang berbaur negatif dan menghina 
seperti “andjing” dan “hantu” bagi memperlihatkan 
kemarahannya terhadap penglibatan mereka 
dalam menentang Makassar. Hal ini selari dengan 
pandangan oleh Norazimah Zakaria dan Mazarul 
Hasan Mohamad Hanapi (2020) dan Muhammad 

Khalil Khirruddin dan Mas Rynna Wati Ahmad 
(2022) yang menyatakan bahawa ekspresi rasa 
berang dalam karya dizahirkan melalui tindakan 
seperti memaki hamun, menghina, mencarut dan 
sumpah seranah. Justeru itu, diksi-diksi yang 
menghina ini menjadi korelatif objektif rasa berang 
yang kukuh untuk memperikan perasaan marah.

Apabila dikaji lebih teliti di keseluruhan syair, 
boleh dikatakan kemarahan utama pengarang adalah 
lebih tertuju kepada suku-suku peribumi daripada 
kerajaan Islam seperti Buton dan Ternate yang 
berpihak kepada penjajah (kafir). Dalam konteks ini, 
kemarahan ini berpunca daripada sentimen solidariti 
Islam. Daripada perspektif pengarang, penglibatan 
suku Buton dan Ternate dalam membantu VOC 
bukan sahaja pengkhianatan bangsa, tetapi yang 
lebih utama adalah pengkhianatan kepada agama 
Islam kerana mereka telah membantu golongan 
penjajah yang kafir untuk meruntuhkan Makassar 
yang merupakan sebuah kerajaan Islam. Sentimen 
agama ini dapat dikesan pada rangkap berikut:

Buton la’nat menjangkan djagung
lupalah ia akan agama nabi
sungguhpun ia tiada makan babi
pakaiannja sudah menurut Serani. (r. 119)

(Skinner 1963: 104)

Dalam rangkap di atas, pengarang secara jelas 
telah membangkitkan sentimen agama sebagai 
tomahan kepada suku Buton yang berpihak kepada 
penjajah dalam menyerang Makassar. Pengarang 
telah menuduh suku Buton telah melupakan 
agama Islam dan terpengaruh dengan kebudayaan 
Kristian/Eropah (Serani). Penggunaan sentimen 
agama sebagai strategi cemuhan cukup berkesan 
untuk meruntuhkan maruah golongan Muslim 
yang bekerjasama dengan golongan kafir. Audiens 
syair yang terdiri daripada golongan Muslim yang 
berpegang dengan ideologi jihad dan solidariti Islam 
akan terpengaruh dengan sudut pandangan amarah 
pengarang yang merasa dikhianati oleh suku peribumi 
Islam seperti Buton yang telah membelakangkan 
Islam dan bersatu dengan golongan kafir (lihat 
penulisan Bagus Kurniawan [2015] dan Zubir Idris 
[2016] untuk penjelasan lanjut berhubung jihad 
sebagai ideologi dan asas etnosentrisme masyarakat 
Melayu/Muslim Nusantara).

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   78 27/01/2026   09:52



79 Faris Idzwan & Zubir Idris

KESIMPULAN

Makalah ini telah membincangkan ekspresi rasa 
berang yang cukup dominan dalam Syair Perang 
Mengkasar melibatkan kekejaman penjajah dan 
pengkhianatan suku bangsa peribumi Nusantara 
yang membantu penjajah dalam menjatuhkan 
Makassar dalam Perang Makassar (1666–1669). 
Hasil daripada pengenalpastian kepada korelatif 
objektif rasa berang dalam syair ini dan analisis 
daripada perspektif teori Rasa-Fenomenologi, maka 
ditemukan bahawa pengarang telah menghidupkan 
rasa berang dalam Syair Perang Mengkasar menerusi 
jalinan peristiwa yang menggambaran perwatakan 
kejam dan biadab pihak Syarikat Hindia Timur 
Belanda (VOC) selaku penjajah dan suku Bugis 
selaku sekutu utamanya. Selain itu, rasa berang juga 
dikembangkan pengarang melalui peristiwa yang 
memaparkan pembelotan dalam kalangan pembesar 
seperti Keraeng Bunto Maranu, Keraeng Bangkal 
dan Keraeng Lajo’ serta rakyat Makassar ketika 
di medan perang yang menjadi salah satu punca 
utama kepada kejatuhan Makassar. Di samping 
itu, korelatif objektif rasa berang juga diperikan 
menerusi penglibatan suku-suku bangsa peribumi 
Nusantara seperti Ambon, Buton dan Ternate yang 
berpihak kepada VOC dengan membuka negeri 
mereka kepada penjajah dan menyalurkan tenaga 
bantuan ketenteraan kepada VOC ketika menyerang 
Makassar. Menerusi penghayatan terhadap korelatif 
objektif yang dihidupkan oleh pengarang dalam 
karya, maka audiens syair ini turut dipengaruhi oleh 
emosi marah yang dilampiaskan oleh pengarang dan 
menimbulkan perasaan berang terhadap penjajahan 
asing dan pengkhianatan bangsa. Hasil daripada 
perbincangan dalam makalah ini membuka ruang 
kepada wacana tentang propaganda antikolonial 
dalam karya-karya sastera Melayu tradisional 
sebagai respons kepada penjajahan dan mesej-mesej 
itu diolah secara indah untuk mempengaruhi audiens 
dengan apa yang hendak disampaikan berhubung 
kesan penjajahan.

RUJUKAN

Abu Hamid. 2016. Pahlawan kemerdekaan Tana Bone. Dlm. 
Muhammad Idris Patarai (pnyt.). Arung Palakka Sang 
Fenomenal, hlm. 1–22. Makassar: De La Macca.

Ahyar Anwar. 2009. “Syair Perang Mengkasar”: Antara 
otensitas sejarah, transformasi emosi, dan eksistensi 
komunitas Melayu di Gowa. Humaniora 21(3): 330–337

Ali Ahmad. 1987. Karya-karya Sastera Bercorak Sejarah. 
Kuala Lumpur: 	Dewan Bahasa dan Pustaka.

Andaya, L.Y. 1981. The Heritage of Arung Palakka: A History 
of South Sulawesi (Celebes) in the Seventeenth Century. The 
Hague: Martinus Nijhoff.

Bharata-Muni. 1951. The Natyasastera: A Treatise on Hindu 
Dramaturgy and Histrionics. Terj. Manomohan Ghosh. 
Calcutta: The Royal Asiatic Society of Bengal.

Fadli. 2022. Hegemoni Kerajaan Gowa dan Perang Makassar. 
Rihlah: Jurnal 	 Sejarah dan Budaya 10(2): 88–102.

Jowett, G.S. & O’Donnell, V. 1986. Propaganda and 
Persuasion. California: SAGE Publication.

Kaleiwani Subramoniam & Manonmani Devi M.A.R 
Annamalai. 2023. Rasa 	 berang dalam novel Suthattam 
Aadum Kaalam. Journal of Education and Social Sciences 
23(1): 45–54.

Kamus Dewan. 2010. Edisi ke-4. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa 
dan Pustaka.

Koster, G. L. 1997. Roaming through Seductive Gardens: 
Readings in Malay Narrative. Leiden: KITLV Press.

Koster, G. L. 2005. Of treaties and unbelievers: Images of 
the Dutch in seventeenth- and eighteenth-century Malay 
historiography. JMBRAS 	78(1): 59–96.

Kurniawan, B. 2015. Hegemoni ideologi perang sabil sebagai 
wacana antikolonial dalam teks Syair Raja Siak. Jumantara 
6(2): 51–76.

Muhammad Haji Salleh. 2000. Puitika Sastera Melayu. Kuala 
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Muhammad Khalil Khirruddin & Mas Rynna Wati Ahmad. 
2022. Teori Rasa Fenomenologi dalam novel Nenek. 
Prosiding Kolokium Siswazah BITARA Melayu 2022, hlm. 
53–62.

Muhammad Nor Sahfiq Amran & Mas Rynna Wati Ahmad. 
2021. Rasa emosi Hang Jebat dalam Hikayat Hang Tuah. 
Jurnal Melayu 20(2): 267–281.

Muhammad Yusoff Hashim. 1992. Pensejarahan Melayu: 
Kajian tentang 	Tradisi Sejarah Melayu Nusantara. Kuala 
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Muhd Norizam Jamian & Shaiful Bahri Md Radzi. 2015. 
Kesusasteraan Melayu 	 tradisional sebagai wadah 
komunikasi massa: Suatu analisis. Jurnal Komunikasi: 
Malaysian Journal of Communication 31(2): 183–194.

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   79 27/01/2026   09:52



80	  Faris Idzwan & Zubir Idris

Norazimah Zakaria & Mazarul Hasan Mohamad Hanapi. 
2020. Citra emosi wanita dalam cerpen dan rasa kepada 
khalayak. Proceeding: Putrajaya Internasional Conference 
on Advanced Research, hlm. 24–38.

Nur Atiq Syahirah Che Baharudin & Nordiana Hamzah. 2022. 
Struktur binaan 	kerangka model emosi watak protagonis 
wanita berdasarkan novel popular dan realiti. Rumpun 
Jurnal Persuratan Melayu 10(1): 1–14.

Pelras, C. 1996. The Bugis. Oxford: Blackwell Publishers.
Skinner, C. 1963. Sja’ir Perang Mengkasar (The Rhymed 

Chronicle of the Macassar War) by Entji’ Amin. 
’S-Gravenhage: Martinus Nijhoff.

Sohaimi Abdul Aziz. 1995. Rasa-Fenomenologi sebagai satu 
teori pengalaman estetik: Satu kajian karya-karya A. Samad 
Said. Tesis Doktor Falsafah. Universiti Sains Malaysia, 
Pulau Pinang.

Sohaimi Abdul Aziz. 1998. Rasa-Fenomenologi: Penerapan 
terhadap Karya A. Samad Said. Kuala Lumpur: Dewan 
Bahasa dan Pustaka.

Sohaimi Abdul Aziz. 2014. Teori dan Kritikan Sastera. Edisi 
ke-2. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Sohaimi Abdul Aziz. 2017. Novel dan Puisi dalam Kritikan 
Sastera. Pulau 	 Pinang: Penerbit Universiti Sains Malaysia.

Suhairah Ismail. 2003. Teori Rasa-Fenomenologi: Penerapan 
terhadap novel-novel terpilih Zaharah Nawawi. Disertasi 
Sarjana Sastera. Akademi Pengajian Melayu, Universiti 
Malaya, Kuala Lumpur.

Zubir Idris. 2012. Yang tercatat dan yang tersirat: Keindahan 
dalam Syair 	 Perang Mengkasar. Dlm. Rahim Aman 
(pnyt.). Minda Pelaut dan Kenangan Tanah Leluhur: 
Kemelayuan Malaysia-Indonesia, hlm. 37–55. Bangi: 
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Zubir Idris. 2013. Etnosentrisme dalam Syair-syair Perang 
Melayu–Belanda. Bangi: Penerbit Universiti Kebangsaan 
Malaysia.

Zubir Idris. 2016. Jihad as the core of Malay ethnocentrism. 
Pertanika J. Soc. Sci. & Hum. 24(S): 153–166.

Zubir Idris. 2017. Etnosentrisme: Kepengarangan dalam syair 
perang Melayu Nusantara. Jurnal Antarabangsa Persuratan 
Melayu 5: 266–291.

JATMA 14(1) 2026 #5.indd   80 27/01/2026   09:52


