International Journal of the Malay World and Civilisation 14(1), 2026: 96 — 103
(https://doi.org/10.17576/jatma-2026-1401-07)

Simbiosis [Imu Kolonial dan Institusi Muzium: Analisis Pascakolonial Terhadap Representasi,
Kuasa dan Dekolonisasi

The Symbiosis of Colonial Knowledge and Museum Institutions: A Postcolonial Analysis of Representation,
Power, and Decolonization

AHMAD FARID ABD JaLaL!, IBRAHIM MAIDI MoHAMAD KaMIL?* & RAHIMIN AFFANDI ABDUL RaHiM?

'Abu Bakar Museum, Perbadanan Muzium Negeri Pahang, Jalan Sultan Ahmad, Kampung Pancur, 26600 Pekan,
Pahang MALAYSIA
Pusat Pengajian Ilmu Kemanusiaan, Universiti Sains Malaysia (USM), Jalan Universiti, 11800 USM, Pulau Pinang,
MALAYSIA.
3Yayasan Usuluddin Malaysia, B1-10-01, Space U8 Eco Mall, No.6 Persiaran Pasak Bumi, Bukit Jelutong, Seksyen
U8, 40150 Shah Alam, Selangor, Malaysia. Email:

*Penulis Koresponden: ibrahimmajdi@usm.my

Received: 20 July 2025; Accepted: 29 August 2025

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji hubungan simbiosis antara ilmu kolonial dan institusi muzium, dengan meneliti bagaimana kedua-
duanya saling memperkukuh dalam membentuk dan menyebarkan wacana penjajahan. Berdasarkan kerangka teori
pasca kolonial dan analisis literatur museologi, kajian ini mengenal pasti mekanisme kuratorial seperti taksonomi
budaya, naratif penyelamatan, objektifikasi artifak, dan pembungkaman suara komuniti asal sebagai strategi epistemik
kolonial yang berakar dalam struktur institusi muzium. Mekanisme ini telah menyumbang kepada pembentukan naratif
dominan yang meminggirkan sistem pengetahuan tempatan dan suara komuniti asal, khususnya dalam konteks Alam
Melayu dan Dunia Islam yang kaya dengan tradisi dan kearifan tempatan. Kajian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan reka bentuk analisis kandungan dan sorotan literatur terhadap teks akademik, dokumen kuratorial
dan naratif sejarah yang telah diterbitkan. Sumber utama terdiri daripada karya tokoh teori pasca kolonial seperti
Edward Said, Michel Foucault, Homi Bhabha dan Gayatri Spivak, serta kajian kontemporari dalam bidang museologi
dan sejarah kolonial. Pemilihan rujukan berdasarkan kesesuaian dengan objektif kajian, keupayaan menjelaskan
hubungan antara epistemologi kolonial dan amalan permuziuman, serta relevan terhadap konteks Malaysia dan Dunia
Islam. Kajian ini melibatkan analisis kritikal terhadap teks membolehkan pengenalpastian pola wacana dan struktur
kuasa yang tersembunyi dalam sistem representatif muzium kolonial. Kritikan pasca kolonial sejak dekad 1980-an
telah mencetuskan pelbagai usaha dekolonisasi seperti repatriasi artifak, kurasi kolaboratif, pelabelan alternatif dan
audit naratif. Usaha ini mencerminkan kesedaran bahawa dekolonisasi bukan sekadar tindakan pentadbiran atau
pemulangan fizikal artifak, tetapi menuntut transformasi menyeluruh terhadap etika institusi, epistemologi dan struktur
representasi. Artikel ini berhujah bahawa dekolonisasi yang autentik perlu membuka ruang kepada suara dan sistem
pengetahuan komuniti asal bagi membina semula naratif yang adil, berakar dan berwibawa.

Kata kunci: Ilmu kolonial; muzium; pasca kolonial; dekolonisasi; kuratorial; representatif budaya; Alam Melayu;
epistemologi Islam.

ABSTRACT

This article examines how colonial knowledge and museum institutions mutually reinforce one another in shaping and
disseminating colonial discourse. Grounded in postcolonial theory and museological literature analysis, the study
identifies curatorial mechanisms such as cultural taxonomy, rescue narratives, artifact objectification, and the silencing
of indigenous voices as epistemic strategies rooted in the structural foundations of colonial museums. These mechanisms
have contributed to the formation of dominant narratives that marginalize local knowledge systems and indigenous

JATMA 14(1) 2026 #7.indd 96 27/01/2026 10:06



Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim 97

voices, particularly within the context of the Malay Archipelago and the Islamic world, both rich in tradition and
indigenous wisdom. The study adopts a qualitative approach through content analysis and literature review of academic
texts, curatorial documents, and published historical narratives. Primary sources include the works of postcolonial
theorists such as Edward Said, Michel Foucault, Homi Bhabha, and Gayatri Spivak, alongside contemporary studies in
museology and colonial history. Reference selection is based on relevance to the study s objectives, explanatory power
in articulating the relationship between colonial epistemology and museum practices, and contextual significance to
Malaysia and the Islamic world. The study involves critical textual analysis to uncover discursive patterns and power
structures embedded within the representational systems of colonial museums. Postcolonial critiques since the 1980s
have sparked various decolonial efforts, including artifact repatriation, collaborative curation, alternative labelling,
and narrative audits. These initiatives reflect a growing awareness that decolonization is not merely administrative
or limited to the physical return of artifacts, but demands a comprehensive transformation of institutional ethics,
epistemologies, and representational structures. This article argues that authentic decolonization must create space for
indigenous voices and knowledge systems to reconstruct narratives that are just, rooted, and dignified.

Keywords: Colonial knowledge, museum, postcolonialism, decolonization, curatorial practice, cultural representation,

Malay world, Islamic epistemology
PENGENALAN

Institusi muzium moden tidak dapat dipisahkan
daripada sejarah kolonialisme dan pembentukan
ilmu pengetahuan Barat. Sejak abad ke-18 dan ke-
19, muzium telah berfungsi bukan sahaja sebagai
tempat penyimpanan dan pameran artifak, tetapi juga
sebagai alat epistemologi yang menyokong naratif
kolonial melalui proses pengumpulan, klasifikasi,
dan representasi budaya bukan-Barat (Bennett 1995;
Clifford 1988). Dalam konteks ini, hubungan antara
ilmu kolonial dan muzium boleh difahami sebagai
satu bentuk simbiosis, di mana kedua-duanya saling
memperkukuh dan memperluas pengaruh masing-
masing.

Teori simbiosis yang lazim digunakan dalam
bidang biologi telah dikembangkan dalam pelbagai
disiplin termasuk antropologi dan kajian budaya,
bagi menerangkan hubungan saling bergantung
antara entiti sosial dan institusi (Latour 2005).
Dalam kajian ini, konsep simbiosis digunakan untuk
meneliti bagaimana ilmu kolonial dan institusi
muzium saling menyokong dalam pembentukan dan
penyebaran wacana dominan mengenai budaya dan
sejarah masyarakat terjajah.

Di Malaysia, pengaruh ilmu kolonial terhadap
institusi muzium telah meninggalkan kesan jangka
panjang terhadap struktur kuratorial, naratif
sejarah dan epistemologi tempatan. Kajian oleh
Abdul Rahim et al. (2017) menunjukkan bahawa
pendekatan kolonial dalam permuziuman telah
membentuk cara masyarakat memahami warisan
dan identiti mereka sendiri. Tambahan pula, kajian
terkini oleh Ismail et al. (2025) menekankan
keperluan untuk membangunkan konsep muzium
berasaskan kearifan tempatan Melayu-Islam sebagai
alternatif kepada worldview Barat yang dominan.

JATMA 14(1) 2026 #7.indd 97

Kajian ini menggunakan pendekatan analisis
literatur untuk menelusuri bagaimana institusi
muzium telah memainkan peranan penting dalam
menginstitusikan pengetahuan kolonial melalui
mekanisme kuratorial seperti taksonomi Barat,
naratif penyelamatan, dan penghapusan suara
komuniti asal. Di samping itu, makalah ini juga
meneliti usaha dekolonisasi yang semakin mendapat
perhatian dalam dunia akademik dan praktikal,
serta cabaran yang dihadapi dalam merealisasikan
transformasi epistemologi dan institusi yang sebenar.

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan reka bentuk analisis kandungan dan sorotan
literatur. Sumber utama terdiri daripada karya
teori pascakolonial seperti Edward Said, Michel
Foucault, Homi Bhabha dan Gayatri Spivak, serta
kajian kontemporari dalam bidang museologi
dan sejarah kolonial. Di samping itu, makalah ini
turut merujuk kepada artikel jurnal tempatan yang
membincangkan isu dekolonisasi muzium dan
epistemologi Melayu-Islam. Analisis dilakukan
secara tematik terhadap mekanisme Kkuratorial
kolonial, evolusi institusi muzium, dan usaha
dekolonisasi dalam konteks global dan tempatan.
Pemilihan rujukan dibuat berdasarkan kesesuaian
dengan objektif kajian, keupayaan menjelaskan
hubungan antara ilmu kolonial dan muzium, serta
relevan terhadap konteks Malaysia dan Dunia Islam.
Kajian ini tidak melibatkan kerja lapangan atau temu
bual, tetapi berasaskan analisis kritikal terhadap teks
akademik, dokumen kuratorial dan naratif sejarah
yang telah diterbitkan. Pendekatan ini membolehkan
kajian ini mengenal pasti pola wacana dan struktur

27/01/2026 10:06



98 Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

kuasa yang tersembunyi dalam sistem representatif
muzium kolonial.

ILMU KOLONIAL, INSTITUSI MUZIUM DAN
HUBUNGAN SIMBIOSIS: SUATU ANALISIS
TEORETIKAL

Ilmu  kolonial merujuk kepada kerangka
pengetahuan yang dibangunkan oleh kuasa
penjajah untuk memahami, mengkategorikan, dan
mengawal wilayah jajahan serta penduduknya.
Ia bukan sekadar satu bentuk ilmu yang objektif,
tetapi merupakan wacana yang berpaksikan kepada
ideologi dominasi, hierarki ras, dan penafian
terhadap sistem pengetahuan tempatan. Disiplin
seperti etnografi, antropologi, arkeologi, linguistik
dan geografi telah digunakan untuk membentuk imej
masyarakat bukan-Barat sebagai “lain” (the other),
sekali gus merasionalisasikan penjajahan atas nama
kemajuan dan pencerahan.

Edward Said (1978) dalam karya Orientalism
menegaskan bahawa ilmu kolonial mencipta ime;j
Timur sebagai eksotik, pasif dan memerlukan
campur tangan Barat. Michel Foucault pula
menyatakan bahawa pengetahuan sentiasa berkait
rapat dengan kuasa. Maka, setiap bentuk ilmu adalah
sebahagian daripada strategi kawalan dan dominasi.
Dalam konteks ini, institusi muzium memainkan
peranan penting sebagai medium visual dan fizikal
yang menyebarkan serta mengabsahkan ilmu
kolonial kepada masyarakat awam. Muzium bukan
sahaja berfungsi sebagai tempat pengumpulan dan
klasifikasi artifak, tetapi juga sebagai alat ideologi
negara kolonial yang mempamerkan keagungan
empayar dan memperlihatkan tanah jajahan sebagai
sumber kekayaan dan eksotisme. Muzium seperti
British Museum, Musée de [’Homme di Paris dan
Museum fiir Volkerkunde di Berlin menjadi tapak
utama untuk mempamerkan hasil rampasan dan
kajian dari wilayah jajahan.

Hubungan antara ilmu kolonial dan muzium
dapat difahami melalui konsep simbiosis, iaitu
satu bentuk hubungan saling bergantung dan saling
memperkukuh antara dua sistem pengetahuan dan
institusi. Teori simbiosis dalam ilmu sosial digunakan
secara analogi untuk menerangkan bagaimana
institusi dan wacana saling mempengaruhi dalam
pembentukan struktur kuasa dan makna. Dalam kes
ini, ilmu kolonial menyediakan naratif, klasifikasi
dan justifikasi terhadap koleksi muzium, manakala
muzium pula menyediakan pentas material dan

JATMA 14(1) 2026 #7.indd 98

legitimasi awam bagi ilmu kolonial untuk di
normalisasi.

Ciri-ciri hubungan simbiosis ini dapat dilihat
dalam pelbagai aspek kurator dan epistemologi.
Ilmu kolonial membentuk wacana tentang “Lain”,
mengklasifikasikan budaya bukan-Barat sebagai
primitif, dan menghasilkan naratif penyelamatan
yang meletakkan penjajah sebagai pelindung
warisan. Muzium kolonial pula memberi visual
dan menyebarkan naratif tersebut melalui pameran,
label, susunan galeri dan estetika ruang. Sebagai
contoh, galeri muzium sering disusun mengikut
hierarki peradaban dari “primitif” ke “moden”,
sekali gus memperkukuh logik evolusi sosial yang
memihak kepada Barat.

Dalam konteks Malaysia, hubungan simbiosis
ini dapat dilihat melalui kajian dan pameran artifak
seperti manuskrip, keris dan tekstil Melayu yang
dibingkai dalam naratif kolonial. Penulisan oleh
pegawai British seperti Richard Winstedt bukan
sahaja menghasilkan sistem klasifikasi sejarah dan
bahasa Melayu, tetapi juga menjadi asas kepada
pameran muzium di London yang menunjukkan
pencapaian saintifik empayar. Kajian tempatan
menunjukkan bahawa institusi muzium di Malaysia
masih terperangkap dalam struktur epistemologi
kolonial, dan memerlukan transformasi yang
berakar kepada falsafah tempatan.

Penggunaan teori simbiosis dalam kajian ini
membolehkan kita menolak anggapan bahawa
muzium hanyalah tempat penyimpanan objek,
dan ilmu kolonial hanyalah aktiviti akademik.
Sebaliknya, kedua-duanya dilihat sebagai komponen
sistemik dalam pembentukan kuasa, makna dan
memori kolektif. Ta juga membantu membongkar
bahawa struktur dominasi kolonial bukan sahaja
fizikal, tetapi juga intelektual dan simbolik yang
disebarkan melalui pameran, label, ruang dan
naratif.

Implikasi epistemologi daripada hubungan
ini amat besar. la menghasilkan sistem ilmu yang
mengutamakan logik Barat dan menyingkirkan
epistemologi tempatan. Muzium menjadi instrumen
penyebaran  pengetahuan  secara  unilateral,
menyukarkan masyarakat jajahan untuk membina
naratif sendiri. Dalam konteks kontemporari,
kefahaman terhadap simbiosis ini penting bagi
menggalakkan proses dekolonisasi ilmu, kurasi
alternatif, dan pengiktirafan sistem ilmu bukan-
Barat termasuk Islam dan pengetahuan masyarakat
asal.

27/01/2026 10:06



Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim 99

EVOLUSI PERANAN MUZIUM DALAM
PROJEK PENJAJAHAN

Institusi muzium moden tidak lahir dalam ruang
kosong, 1ia merupakan sebahagian daripada
projek imperialis yang bertujuan membina dan
mengekalkan kuasa penjajahan. Dalam sejarah
Eropah dari abad ke-17 hingga ke-20, muzium
mengalami transformasi bertahap daripada ruang
pengumpulan eksotik kepada institusi ideologi yang
memainkan peranan penting dalam pembentukan
wacana kolonial. Evolusi ini dapat difahami melalui
empat fasa utama yang saling berkait dan membentuk
asas kepada sistem kuratorial kontemporari.

FASA EKSPEDISI DAN PENGUMPULAN
(ABAD KE-17-18)

Fasa awal perkembangan muzium Eropah berkait
rapat dengan misi penjelajahan dan penjajahan oleh
kuasa-kuasa seperti Britain, Belanda, Perancis dan
Sepanyol. Artifak dari wilayah asing dikumpulkan
sebagai lambang kekuasaan dan dominasi. Koleksi
awal ini sering disusun dalam bentuk cabinet of
curiosities, iaitu ruang pameran yang menampilkan
objek eksotik seperti tengkorak, fosil, manuskrip
dan alat budaya tempatan tanpa naratif saintifik
yang jelas (Impey & MacGregor 1985). Contohnya,
penubuhan British Museum pada tahun 1753
menggabungkan koleksi buku, manuskrip dan
artifak dari koloni sebagai simbol kekayaan empayar
(Bennett 1995). Begitu juga dengan Ashmolean
Museum di Oxford yang menempatkan koleksi hasil
pelayaran dan dagangan, mencerminkan hubungan
erat antara perdagangan kolonial dan pengumpulan
budaya (MacKenzie 2009).

FASA ILMIAH DAN SISTEMATISASI
(ABAD KE-19)

Menjelang abad ke-19, perkembangan ilmu
sains moden seperti antropologi, arkeologi dan
etnografi telah mengubah fungsi muzium daripada
ruang kehairanan kepada institusi sistematik yang
menginstitusikan ilmu kolonial. Artifak diperoleh
melalui rampasan perang, ekspedisi saintifik dan
penjajahan, lalu diklasifikasikan mengikut logik
taksonomi Barat yang menekankan evolusi budaya
dan ras. Muzium menjadi bukti fizikal kekuasaan
kolonial, di mana koleksi etnografi dipamerkan
secara berperingkat dari “primitif” ke “moden”,
seperti yang dapat dilihat di Pitt Rivers Museum
di Oxford. Di Paris, Musée d’Ethnographie du

JATMA 14(1) 2026 #7.indd 99

Trocadéro menjadi pusat visualisasi dunia bukan
Barat, memperkukuh naratif bahawa masyarakat
terjajah berada dalam tahap peradaban yang lebih
rendah dan memerlukan bimbingan Barat (Gosden
& Knowles 2001).

FASA IDEOLOGISASI DAN PENDIDIKAN
KOLONIAL (AWAL ABAD KE-20)

Pada fasa ini, muzium berfungsi sebagai instrumen
ideologi empayar yang memaparkan imej penjajah
sebagai pelindung, pencipta ketamadunan dan
pembawa kemajuan. Galeri tetap diwujudkan untuk
menceritakan kejayaan imperialis dan kegagalan
masyarakat tempatan, manakala reka bentuk
bangunan muzium meniru estetik klasik Eropah
bagi menampilkan autoriti dan peradaban. Empire
Exhibition yang diadakan di London pada tahun
1924 dan 1938 merupakan contoh jelas bagaimana
muzium dan pameran digunakan untuk menampilkan
“kemajuan” kolonial kepada masyarakat British. Di
Asia Tenggara, Muzium Raffles di Singapura (kini
Asian  Civilisations Museum) digunakan untuk
mendidik penjajah dan pentadbir kolonial tentang
masyarakat Timur, sambil mengekalkan naratif
dominasi dan eksotisme (Barringer & Flynn 1998).

FASA PASCA KOLONIAL DAN LEGASI
KURATORIAL

Walaupun banyak negara bekas jajahan mencapai
kemerdekaan pada pertengahan abad ke-20,
warisan kuratorial kolonial kekal dalam bentuk
naratif, metodologi dan struktur galeri. Muzium
Negara Malaysia yang ditubuhkan pada tahun
1957, misalnya, dibentuk berdasarkan struktur
taksonomi British. Walaupun koleksi Melayu dan
Islam diwujudkan, naratif yang mendasari pameran
masih menggambarkan masyarakat Melayu sebagai
statik dan tidak berubah, selari dengan pandangan
kolonial terhadap budaya Timur (Dellios 1999; Abd
Jalal et al. 2020).

Kajian tempatan menunjukkan bahawa struktur
pameran muzium di Malaysia masih mengekalkan
logik Barat seperti garis masa linear dan klasifikasi
peradaban, manakala koleksi di muzium bekas
penjajah tidak dikembalikan dan kekal sebagai
warisan empayar (Abd Jalal et al. 2020). Muzium
bukan sahaja menyimpan objek, tetapi turut
membina naratif, simbol dan imaginasi tentang
kuasa. Ia berfungsi sebagai institusi budaya yang
memperkukuh legitimasi penjajahan melalui artifak,
naratif dan persembahan visual. Memahami evolusi

27/01/2026 10:06



1004hmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

ini penting untuk memutuskan rantai warisan
epistemologi kolonial yang masih membayangi
kurasi kontemporari. la membuka ruang kepada
usaha dekolonisasi muzium, termasuk pemulangan
artifak, pengiktirafan epistemologi tempatan, dan
pembinaan naratif alternatif yang lebih adil dan
inklusif.

MEKANISME PENERAPAN ILMU KOLONIAL
DALAM PAMERAN MUZIUM

Institusi muzium bukan sekadar ruang fizikal untuk
menyimpan dan mempamerkan objek, ia merupakan
tapak wacana yang memainkan peranan aktif dalam
pembentukan dan penyebaran ideologi kolonial.
Melalui pemilihan, susun atur, dan interpretasi objek,
muzium kolonial membentuk cara pengunjung
memahami Dunia bukan-Barat. Mekanisme ini
bersifat sistemik dan sarat dengan makna ideologi,
di mana setiap keputusan kuratorial mencerminkan
struktur kuasa dan epistemologi dominan. Lima
strategi utama dapat dikenal pasti dalam penerapan
ilmu kolonial dalam pameran muzium.

TAKSONOMI ILMIAH KOLONIAL

Salah satu mekanisme utama ialah penggunaan
sistem Kklasifikasi Barat untuk menyusun objek
dari tanah jajahan. Artifak dikategorikan mengikut
kronologi, fungsi, atau evolusi budaya, dengan susun
atur galeri yang menunjukkan peralihan daripada
“primitif” ke “bertamadun”, meletakkan budaya
Barat sebagai kemuncak bertamadun. Pendekatan ini
menghapuskan epistemologi tempatan seperti sistem
kosmologi Islam, adat Melayu, atau kepercayaan
masyarakat asal, dan meletakkan budaya koloni
sebagai peninggalan masa silam yang tidak relevan
dengan kehidupan moden (Hooper-Greenhill 2000;
Kraft 2018). Contohnya, koleksi etnografi di Pitt
Rivers Museum disusun mengikut fungsi alat, bukan
mengikut asal usul budaya, menyebabkan makna
asal objek hilang dan digantikan dengan logik
saintifik Barat yang abstrak dan terpisah daripada
konteks sosial yang asal.

NARATIF PENEMUAN DAN PENYELAMATAN

Ilmu kolonial sering memaparkan objek sebagai
“ditemui” atau “diselamatkan” oleh sarjana Barat
daripada kehancuran, sekali gus memberikan
justifikasi moral terhadap penjajahan  dan
pemindahan artifak ke Barat. Naratif ini menafikan
hak milik dan agensi komuniti asal, dan membina

JATMA 14(1) 2026 #7.indd 100

imej penjajah sebagai pelindung budaya dunia.
Kajian tempatan menunjukkan bahawa naratif ini
turut digunakan dalam konteks Tanah Melayu, di
mana artifak seperti manuskrip Jawi, keris dan
tekstil Melayu dipamerkan tanpa melibatkan naratif
pemilik asal atau konteks spiritualnya (Abd Jalal
et al. 2020). Kajian Skeat dan Blagden terhadap
budaya pra-Islam masyarakat Melayu dan Orang
Asli, misalnya, menonjolkan penjajah sebagai
penyelamat budaya “asli” yang kononnya terancam
oleh Islamisasi (Schauer 2012). Naratif ini turut
diteruskan dalam pameran muzium besar di Barat,
seperti paparan mumia Mesir yang disertai dengan
kisah bagaimana ahli arkeologi British “menemui”
dan “memulihara” warisan kuno. Artifak Melayu,
India dan Afrika pula sering ditunjukkan sebagai
peninggalan zaman silam tanpa kesinambungan
dengan komuniti moden, sekaligus menafikan
kedaulatan ilmu tempatan dan memberi legitimasi
moral kepada kolonialisme.

OBJEKTIFIKASI DAN PENGEKSTRAKAN
KONTEKS

Objek dari kolonial sering dipamerkan sebagai
“benda mati” tanpa naratif sosial, spiritual atau
makna asal. Ia kehilangan fungsi sakral, hubungan
dengan komuniti, dan makna kosmologi. Tengkorak
manusia, alat pemujaan, dan kitab suci dipamerkan
seperti bahan kajian saintifik, manakala kaligrafi
Islam dipisahkan daripada teks Al-Qur’an dan
hanya dinilai dari aspek estetika. Implikasi utama
pendekatan ini ialah pengubahan warisan hidup
menjadi tontonan eksotik, serta pengasingan objek
daripada sistem kepercayaan asal. Muzium kolonial
dengan itu berperanan dalam membekukan budaya
bukan-Barat sebagai “masa silam” yang tidak
relevan dengan masa kini (Ryan 2015).

REKA BENTUK VISUAL DAN ESTETIKA
KOLONIAL

Reka bentuk pameran muzium kolonial direka
untuk mengawal pengalaman pelawat secara halus
melalui penggunaan cahaya suram, susun atur
linear, label ilmiah sepihak, dan jarak fizikal antara
objek dan pengunjung. Bahasa label biasanya
dalam perspektif luar (third-person), tanpa suara
komuniti asal, dan objek dari koloni dipamerkan
dengan estetik misteri atau eksotik (Preziosi 2004).
Contohnya, pameran Asia Tenggara di muzium
Eropah sering menggunakan lampu kuning suram
dan teks dramatik seperti “fribal legacy” atau

27/01/2026 10:06



Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim 101

“forgotten civilization”, yang membina persepsi
bahawa budaya tersebut telah pupus dan hanya
wujud sebagai bahan tontonan.

PEMBUNGKAMAN SUARA KOMUNITIT ASAL

Salah satu ciri paling ketara dalam mekanisme
kolonial ialah penghapusan naratif masyarakat
asal daripada wacana muzium. Komuniti dilihat
hanya sebagai pengeluar objek, bukan sebagai
pentafsir sejarah mereka sendiri. Muzium menjadi
suara tunggal penjajah, dan pengetahuan tempatan,
spiritual atau pengalaman hidup tidak dimasukkan
dalam label dan pameran. Contohnya, Muzium
British jarang menyatakan bagaimana objek
diperoleh melalui rampasan atau perjanjian yang
tidak seimbang. Ketiadaan naratif ini menjadikan
muzium sebagai ruang yang menyebarkan
“kebenaran” kolonial secara sepihak dan sistematik
(Greer Valley 2017).

Mekanisme penerapan ilmu kolonial dalam
pameran muzium bukan sahaja bersifat teknikal,
tetapi merupakan proses politik dan epistemik yang
menghasilkan kuasa simbolik. Muzium kolonial
berperanan dalam ‘menerbitkan’ kebenaran kolonial
dan menyebarkannya secara sistematik. Ia adalah
medan kuasa yang menyusun siapa yang boleh
bercakap, siapa yang hanya dipamerkan, dan siapa
yang menentukan makna sesuatu artifak. Menyedari
mekanisme ini penting untuk membuka ruang kepada
pendekatan kuratorial dekolonial dan pluralistik
yang adil serta beretika. Ia juga menjadi asas kepada
usaha membina semula sistem pengetahuan yang
mengiktiraf suara, makna dan nilai komuniti asal.

KRITIKAN PASCAKOLONIAL DAN USAHA
DEKOLONISASI DALAM MUSEOLOGI

Sejak dekad 1980-an, pendekatan pasca kolonial
mula mencabar dominasi naratif kolonial dalam
institusi muzium. Kritikan ini bukan sahaja
membongkar sejarah penjajahan yang disenyapkan,
tetapi juga menuntut penstrukturan semula sistem
kuratorial, epistemologi, dan hubungan kuasa dalam
pameran muzium. Muzium moden, yang selama
ini dianggap sebagai institusi neutral dan saintifik,
mula dilihat sebagai alat hegemoni epistemik yang
menyebarkan naratif dominan melalui representatif
visual dan kuratorial.

JATMA 14(1) 2026 #7.indd 101

ASAS TEORI PASCAKOLONIAL DALAM
KRITIKAN MUZIUM

Sarjana pasca kolonial seperti Edward Said, Homi
Bhabha dan Gayatri Spivak telah memberikan
kerangka teori yang penting dalam memahami
bagaimana institusi muzium berperanan dalam
pembentukan dan pengekalan wacana kolonial.
Said (1978) memperkenalkan konsep Orientalisme,
iaitu cara Barat mentafsir Timur sebagai eksotik,
lemah dan memerlukan bimbingan. Dalam
konteks muzium, orientalisme diterjemahkan
melalui pameran yang menampilkan budaya Timur
sebagai “lain” dan “terbelakang”. Spivak (1988)
pula menekankan bahawa suara subaltern, iaitu
golongan yang terpinggir dan tidak memiliki kuasa
untuk menuturkan sejarah mereka sendiri sering
disenyapkan dalam wacana muzium. Bhabha (1994)
menambah bahawa muzium berperanan dalam
menstabilkan identiti kolonial melalui pameran
yang kelihatan objektif tetapi sebenarnya sarat
dengan makna politik dan ideologi.

BENTUK-BENTUK USAHA DEKOLONISASI
MUZIUM

Dekolonisasi muzium bukan sekadar pemulangan

artifak, tetapi melibatkan transformasi menyeluruh

terhadap epistemologi, etika dan struktur institusi.

Antara bentuk usaha dekolonisasi yang semakin

mendapat perhatian (Barringer & Flyyn 1998) ialah:

*  Repatriasi: Pemulangan artifak kepada komuniti
asal, seperti pemulangan Benin Bronzes kepada
Nigeria.

* Kurasi Kolaboratif: Komuniti asal terlibat
secara aktif dalam pentafsiran, susun atur dan
naratif pameran.

* Label Alternatif: Naratif bukan-Barat diberikan
ruang sejajar dengan naratif kurator Barat.

e Audit Naratif: Institusi mengkaji semula asal-
usul koleksi dan naratif sejarah yang dibentuk
secara sepihak.

Contoh muzium yang telah mengaplikasikan
pendekatan ini termasuk Museum of New Zealand
Tle Papa Tongarewa yang mengamalkan model
bicultural governance antara suku kaum Maori
dan bukan Maori, serta National Museum of the

27/01/2026 10:06



1024hmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

American Indian di Amerika Syarikat yang memberi
ruang penuh kepada suara suku kaum asli dalam
pameran mereka.

STRATEGI INSTITUSI MUZIUM GLOBAL

Beberapa institusi muzium besar di Barat telah
memulakan langkah ke arah dekolonisasi, walaupun
dalam bentuk yang berbeza dan kadangkala terbatas:

Institusi

Strategi Dekolonisasi

British Museum
Humboldt Forum, Berlin
Musée du Quai Branly, Paris

Weltmuseum, Vienna

Menyatakan asal usul rampasan, tetapi belum memulangkan artifak.
Menyemak semula naratif kolonial dalam koleksi Afrika.
Memulakan pemulangan artifak kepada Benin dan Senegal.

Mengadakan pameran yang dikurasi oleh kurator luar dari Dunia Selatan.

Langkah-langkah ini menunjukkan kesedaran
awal terhadap keperluan dekolonisasi, namun masih
berdepan pelbagai cabaran dari segi struktur institusi,
etika kuratorial dan dominasi wacana Barat.

KRITIKAN TERHADAP PROSES DEKOLONISASI

Walaupun usaha dekolonisasi semakin berkembang,

ia tidak terlepas daripada kritikan. Antara isu utama

yang dibangkitkan (Abdul Rahim et al. 2017) ialah:
Simbolik semata-mata: Banyak usaha hanya
bersifat token semata tanpa perubahan
mendalam terhadap struktur dan naratif.

e Dominasi sarjana Barat: Suara komuniti asal
masih dikawal oleh kurator dan ahli akademik
Barat.

»  Kurangnya kesedaran etika: Tiada pertimbangan
terhadap nilai agama, spiritual dan adat
tempatan.

e Proses lambat dan tidak menyeluruh: Tidak
mengakui kerosakan epistemik yang telah
berlaku akibat penjajahan.

Kritikan ini menunjukkan bahawa dekolonisasi
bukan sekadar tindakan pentadbiran, tetapi
memerlukan perubahan paradigma yang mendalam
dan berterusan.

IMPLIKASI KEPADA DUNIA ISLAM DAN
ALAM MELAYU

Dalam konteks Dunia Islam dan Alam Melayu,
dekolonisasi muzium mempunyai implikasi yang
besar. Dunia Islam memiliki warisan epistemik
tersendiri seperti figh, adab, dan falsafah ilmu yang
boleh menjadi alternatif terhadap pendekatan Barat.
Proses dekolonisasi di Alam Melayu menuntut
pengiktirafan terhadap ilmu Islam, manuskrip Jawi,

JATMA 14(1) 2026 #7.indd 102

sejarah ulama dan naratif tempatan yang selama ini
disenyapkan atau dimanipulasi.

Kajian tempatan seperti oleh Abd Jalal et al.
(2020) menekankan keperluan untuk membangunkan
konsep muzium berasaskan kearifan tempatan
Melayu-Islam sebagai alternatif kepada worldview
Barat yang dominan. Perlu wujud kurator Muslim
dekolonial yang memiliki pengetahuan dua arah:
ilmu kurasi moden dan ilmu adab-ilmiah warisan
Islam. Ini penting untuk membina naratif yang
bukan sahaja adil, tetapi juga berakar kepada tradisi
keilmuan tempatan yang kaya dan berwibawa.

Dekolonisasi muzium bukan sekadar usaha
logistik atau pentadbiran, tetapi merupakan
revolusi epistemik yang menuntut perubahan cara
kita memahami pengetahuan, sejarah dan kuasa.
Kritikan pasca kolonial telah membuka jalan kepada
kesedaran ini, namun tanggungjawab seterusnya
ialah membina semula naratif alternatif yang adil,
berakar dan membebaskan. Dalam konteks Alam
Melayu dan Dunia Islam, usaha ini bukan sahaja
relevan, tetapi mendesak demi keadilan sejarah
dan pemulihan warisan ilmu yang telah lama
dipinggirkan.

KESIMPULAN

Artikel ini telah mengupas secara mendalam
hubungan simbiosis antara ilmu kolonial dan
institusi muzium, serta bagaimana kedua-duanya
saling memperkukuh dalam membentuk dan
menyebarkan wacana penjajahan. Ilmu kolonial
menyediakan naratif, klasifikasi dan justifikasi
akademik yang berpaksikan kepada ideologi
dominasi, manakala muzium bertindak sebagai
pentas visual yang mengabsahkan dominasi tersebut
di ruang awam melalui mekanisme kuratorial yang
bersifat hegemonik dan sepihak.

27/01/2026 10:06



Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim 103

Analisis terhadap evolusi muzium menunjukkan
bahawa institusi ini bukan sahaja berfungsi sebagai
tempat penyimpanan artifak, tetapi juga sebagai
alat ideologi yang membentuk persepsi masyarakat
terhadap  Dunia  Bukan-Barat.  Mekanisme
seperti taksonomi budaya, naratif penyelamatan,
objektifikasi artifak, dan pembungkaman suara
komuniti asal membuktikan bahawa kuasa kolonial
bukan sahaja bersifat material, tetapi juga epistemik.
Kritikan pasca kolonial yang muncul sejak dekad
1980-an telah membuka ruang kepada pelbagai
usaha dekolonisasi dalam bidang museologi. Usaha
seperti repatriasi, kurasi kolaboratif, audit naratif dan
pengiktirafan epistemologi tempatan menunjukkan
arah perubahan yang positif, namun masih berdepan
cabaran dari segi struktur institusi, etika kuratorial
dan dominasi wacana Barat.

Dalam konteks Malaysia dan Dunia Islam,
dekolonisasi muzium menuntut pengiktirafan
terhadap warisan ilmu Islam, manuskrip Jawi,
sejarah ulama dan naratif tempatan yang selama
ini dipinggirkan. Hanya dengan pendekatan yang
adil, berakar dan membebaskan, institusi muzium
dapat memainkan peranan baharu sebagai ruang
dialog, pemulihan dan keadilan sejarah. Kesedaran
terhadap hubungan simbiosis antara ilmu kolonial
dan muzium adalah langkah awal yang penting.
Namun, transformasi sebenar hanya akan berlaku
apabila institusi muzium sanggup melepaskan
monopoli tafsiran dan membuka ruang kepada suara
komuniti asal, termasuk sistem nilai, spiritualiti, dan
sejarah lisan mereka. Dekolonisasi bukan sekadar
pembetulan sejarah, tetapi pembinaan semula
sistem pengetahuan yang lebih inklusif, beretika dan
berakar kepada realiti tempatan.

RUJUKAN

Abd Jalal, A.F., Abdul Rahim, R.A. & Ahmad Adam Broughton,
M. Y. 2020. Muzium dan kedaulatan institusi beraja di
Malaysia. Jurnal ‘Ulwan 5(1): 27-44.

Abd Jalal, A F., Awang Pawi, A.A. & Abdul Rahim, R. A. 2020.
Konsep muzium baru: Analisis kritikal pemikiran kolonial
terhadap bangsa Melayu. Jurnal Melayu Sedunia 3(1):
122-147.

JATMA 14(1) 2026 #7.indd 103

Abdul Rahim, R.A., Abdul Jalal, A.F., Ismail, H., Ismail, A.H.
& Abd Razak, M.I. 2017. Pengaruh ilmu kolonial dalam
permuziuman di Malaysia: Satu analisis. E-Academia
Journal 6(1): 127-141.

Barringer, T. & Flynn, T. 1998. Colonialism and the object:
Empire, material culture and the museum. Routledge.

Bennett, T. 1995. The birth of the museum: History, theory,
politics. Routledge.

Bhabha, H.K. 1994. The location of culture. Routledge.

Clifford, J. 1988. The predicament of culture: Twentieth-century
ethnography, literature, and art. Harvard University Press.

Dellios, P. 1999. Museums and nation-building in Malaysia:
The politics of representation. Journal of Southeast Asian
Studies 30(2): 345-360.

Foucault, M. 1980. Power knowledge: Selected interviews and
other writings 1972—1977. Pantheon Books.

Gosden, C. & Knowles, C. 2001. Collecting colonialism:
Material culture and colonial change. Berg.

Gramsci, A. 1971. Selections from the prison notebooks.
International Publishers.

Greer Valley. 2017. Confronting the museum'’s colonial past:
Towards new strategies of institutional critique. University
of Stellenbosch.

Hooper-Greenhill, E. 2000. Museums and the interpretation of
visual culture. Routledge.

Impey, O. & MacGregor, A. 1985. The origins of museums: The
cabinet of curiosities in sixteenth- and seventeenth-century
Europe. Clarendon Press.

Ismail, A.H., Abdul Rahim, R.A. & Kamil, LM.M. 2025.
Konsep muzium dalam perspektif Barat dan isu kearifan
tempatan Melayu-Islam: Satu sorotan awal. MINDEN
Journal of History and Archaeology 2(1): 179-194.

Kraft, S. 2018. Acknowledging the colonial past: Display
methods of ethnographic objects. Seton Hall University.
Latour, B. 2005. Reassembling the social: An introduction to

actor-network-theory. Oxford University Press.

MacKenzie, J.M. 2009. Museums and empire: Natural history,
human  cultures and colonial identities. Manchester
University Press.

Preziosi, D. 2004. Brain of the earth’s body: Museums and the
fabrication of modernity. University of Minnesota Press.
Ryan, L. 2015. Transcending boundaries: The arts of Islam.

University of Western Sydney.

Said, E.W. 1978. Orientalism. Pantheon Books.

Schauer, M. 2012. Colonial knowledge and the construction of
Malay identity. Journal of Southeast Asian Studies 43(3):
421-440.

Spivak, G.C. 1988. Can the subaltern speak? In C. Nelson & L.
Grossberg (Eds.), Marxism and the interpretation of culture
(pp- 271-313). University of Illinois Press.

27/01/2026 10:06



