
International Journal of the Malay World and Civilisation 14(1), 2026: 96 – 103
(https://doi.org/10.17576/jatma-2026-1401-07)

Simbiosis Ilmu Kolonial dan Institusi Muzium: Analisis Pascakolonial Terhadap Representasi, 
Kuasa dan Dekolonisasi

The Symbiosis of Colonial Knowledge and Museum Institutions: A Postcolonial Analysis of Representation, 
Power, and Decolonization

Ahmad Farid Abd Jalal1, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil2* & Rahimin Affandi Abdul Rahim3

1Abu Bakar Museum, Perbadanan Muzium Negeri Pahang, Jalan Sultan Ahmad, Kampung Pancur, 26600 Pekan, 
Pahang MALAYSIA 

  2Pusat Pengajian Ilmu Kemanusiaan, Universiti Sains Malaysia (USM), Jalan Universiti, 11800 USM, Pulau Pinang, 
MALAYSIA. 

  3Yayasan Usuluddin Malaysia, B1-10-01, Space U8 Eco Mall, No.6 Persiaran Pasak Bumi, Bukit Jelutong, Seksyen 
U8, 40150 Shah Alam, Selangor, Malaysia. Email: 

*Penulis Koresponden: ibrahimmajdi@usm.my

Received: 20 July 2025; Accepted: 29 August 2025

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji hubungan simbiosis antara ilmu kolonial dan institusi muzium, dengan meneliti bagaimana kedua-
duanya saling memperkukuh dalam membentuk dan menyebarkan wacana penjajahan. Berdasarkan kerangka teori 
pasca kolonial dan analisis literatur museologi, kajian ini mengenal pasti mekanisme kuratorial seperti taksonomi 
budaya, naratif penyelamatan, objektifikasi artifak, dan pembungkaman suara komuniti asal sebagai strategi epistemik 
kolonial yang berakar dalam struktur institusi muzium. Mekanisme ini telah menyumbang kepada pembentukan naratif 
dominan yang meminggirkan sistem pengetahuan tempatan dan suara komuniti asal, khususnya dalam konteks Alam 
Melayu dan Dunia Islam yang kaya dengan tradisi dan kearifan tempatan. Kajian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan reka bentuk analisis kandungan dan sorotan literatur terhadap teks akademik, dokumen kuratorial 
dan naratif sejarah yang telah diterbitkan. Sumber utama terdiri daripada karya tokoh teori pasca kolonial seperti 
Edward Said, Michel Foucault, Homi Bhabha dan Gayatri Spivak, serta kajian kontemporari dalam bidang museologi 
dan sejarah kolonial. Pemilihan rujukan berdasarkan kesesuaian dengan objektif kajian, keupayaan menjelaskan 
hubungan antara epistemologi kolonial dan amalan permuziuman, serta relevan terhadap konteks Malaysia dan Dunia 
Islam. Kajian ini melibatkan analisis kritikal terhadap teks membolehkan pengenalpastian pola wacana dan struktur 
kuasa yang tersembunyi dalam sistem representatif muzium kolonial. Kritikan pasca kolonial sejak dekad 1980-an 
telah mencetuskan pelbagai usaha dekolonisasi seperti repatriasi artifak, kurasi kolaboratif, pelabelan alternatif dan 
audit naratif. Usaha ini mencerminkan kesedaran bahawa dekolonisasi bukan sekadar tindakan pentadbiran atau 
pemulangan fizikal artifak, tetapi menuntut transformasi menyeluruh terhadap etika institusi, epistemologi dan struktur 
representasi. Artikel ini berhujah bahawa dekolonisasi yang autentik perlu membuka ruang kepada suara dan sistem 
pengetahuan komuniti asal bagi membina semula naratif yang adil, berakar dan berwibawa.

Kata kunci: Ilmu kolonial; muzium; pasca kolonial; dekolonisasi; kuratorial; representatif budaya; Alam Melayu; 
epistemologi Islam. 

ABSTRACT

This article examines how colonial knowledge and museum institutions mutually reinforce one another in shaping and 
disseminating colonial discourse. Grounded in postcolonial theory and museological literature analysis, the study 
identifies curatorial mechanisms such as cultural taxonomy, rescue narratives, artifact objectification, and the silencing 
of indigenous voices as epistemic strategies rooted in the structural foundations of colonial museums. These mechanisms 
have contributed to the formation of dominant narratives that marginalize local knowledge systems and indigenous 

JATMA 14(1) 2026 #7.indd   96 27/01/2026   10:06



97Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

voices, particularly within the context of the Malay Archipelago and the Islamic world, both rich in tradition and 
indigenous wisdom. The study adopts a qualitative approach through content analysis and literature review of academic 
texts, curatorial documents, and published historical narratives. Primary sources include the works of postcolonial 
theorists such as Edward Said, Michel Foucault, Homi Bhabha, and Gayatri Spivak, alongside contemporary studies in 
museology and colonial history. Reference selection is based on relevance to the study’s objectives, explanatory power 
in articulating the relationship between colonial epistemology and museum practices, and contextual significance to 
Malaysia and the Islamic world. The study involves critical textual analysis to uncover discursive patterns and power 
structures embedded within the representational systems of colonial museums. Postcolonial critiques since the 1980s 
have sparked various decolonial efforts, including artifact repatriation, collaborative curation, alternative labelling, 
and narrative audits. These initiatives reflect a growing awareness that decolonization is not merely administrative 
or limited to the physical return of artifacts, but demands a comprehensive transformation of institutional ethics, 
epistemologies, and representational structures. This article argues that authentic decolonization must create space for 
indigenous voices and knowledge systems to reconstruct narratives that are just, rooted, and dignified.

Keywords: Colonial knowledge, museum, postcolonialism, decolonization, curatorial practice, cultural representation, 
Malay world, Islamic epistemology

PENGENALAN

Institusi muzium moden tidak dapat dipisahkan 
daripada sejarah kolonialisme dan pembentukan 
ilmu pengetahuan Barat. Sejak abad ke-18 dan ke-
19, muzium telah berfungsi bukan sahaja sebagai 
tempat penyimpanan dan pameran artifak, tetapi juga 
sebagai alat epistemologi yang menyokong naratif 
kolonial melalui proses pengumpulan, klasifikasi, 
dan representasi budaya bukan-Barat (Bennett 1995; 
Clifford 1988). Dalam konteks ini, hubungan antara 
ilmu kolonial dan muzium boleh difahami sebagai 
satu bentuk simbiosis, di mana kedua-duanya saling 
memperkukuh dan memperluas pengaruh masing-
masing.

Teori simbiosis yang lazim digunakan dalam 
bidang biologi telah dikembangkan dalam pelbagai 
disiplin termasuk antropologi dan kajian budaya, 
bagi menerangkan hubungan saling bergantung 
antara entiti sosial dan institusi (Latour 2005). 
Dalam kajian ini, konsep simbiosis digunakan untuk 
meneliti bagaimana ilmu kolonial dan institusi 
muzium saling menyokong dalam pembentukan dan 
penyebaran wacana dominan mengenai budaya dan 
sejarah masyarakat terjajah.

Di Malaysia, pengaruh ilmu kolonial terhadap 
institusi muzium telah meninggalkan kesan jangka 
panjang terhadap struktur kuratorial, naratif 
sejarah dan epistemologi tempatan. Kajian oleh 
Abdul Rahim et al. (2017) menunjukkan bahawa 
pendekatan kolonial dalam permuziuman telah 
membentuk cara masyarakat memahami warisan 
dan identiti mereka sendiri. Tambahan pula, kajian 
terkini oleh Ismail et al. (2025) menekankan 
keperluan untuk membangunkan konsep muzium 
berasaskan kearifan tempatan Melayu-Islam sebagai 
alternatif kepada worldview Barat yang dominan.

Kajian ini menggunakan pendekatan analisis 
literatur untuk menelusuri bagaimana institusi 
muzium telah memainkan peranan penting dalam 
menginstitusikan pengetahuan kolonial melalui 
mekanisme kuratorial seperti taksonomi Barat, 
naratif penyelamatan, dan penghapusan suara 
komuniti asal. Di samping itu, makalah ini juga 
meneliti usaha dekolonisasi yang semakin mendapat 
perhatian dalam dunia akademik dan praktikal, 
serta cabaran yang dihadapi dalam merealisasikan 
transformasi epistemologi dan institusi yang sebenar.

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan reka bentuk analisis kandungan dan sorotan 
literatur. Sumber utama terdiri daripada karya 
teori pascakolonial seperti Edward Said, Michel 
Foucault, Homi Bhabha dan Gayatri Spivak, serta 
kajian kontemporari dalam bidang museologi 
dan sejarah kolonial. Di samping itu, makalah ini 
turut merujuk kepada artikel jurnal tempatan yang 
membincangkan isu dekolonisasi muzium dan 
epistemologi Melayu-Islam. Analisis dilakukan 
secara tematik terhadap mekanisme kuratorial 
kolonial, evolusi institusi muzium, dan usaha 
dekolonisasi dalam konteks global dan tempatan. 
Pemilihan rujukan dibuat berdasarkan kesesuaian 
dengan objektif kajian, keupayaan menjelaskan 
hubungan antara ilmu kolonial dan muzium, serta 
relevan terhadap konteks Malaysia dan Dunia Islam. 
Kajian ini tidak melibatkan kerja lapangan atau temu 
bual, tetapi berasaskan analisis kritikal terhadap teks 
akademik, dokumen kuratorial dan naratif sejarah 
yang telah diterbitkan. Pendekatan ini membolehkan 
kajian ini mengenal pasti pola wacana dan struktur 

JATMA 14(1) 2026 #7.indd   97 27/01/2026   10:06



98	 Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

kuasa yang tersembunyi dalam sistem representatif 
muzium kolonial.

ILMU KOLONIAL, INSTITUSI MUZIUM DAN 
HUBUNGAN SIMBIOSIS: SUATU ANALISIS 

TEORETIKAL

Ilmu kolonial merujuk kepada kerangka 
pengetahuan yang dibangunkan oleh kuasa 
penjajah untuk memahami, mengkategorikan, dan 
mengawal wilayah jajahan serta penduduknya. 
Ia bukan sekadar satu bentuk ilmu yang objektif, 
tetapi merupakan wacana yang berpaksikan kepada 
ideologi dominasi, hierarki ras, dan penafian 
terhadap sistem pengetahuan tempatan. Disiplin 
seperti etnografi, antropologi, arkeologi, linguistik 
dan geografi telah digunakan untuk membentuk imej 
masyarakat bukan-Barat sebagai “lain” (the other), 
sekali gus merasionalisasikan penjajahan atas nama 
kemajuan dan pencerahan.

Edward Said (1978) dalam karya Orientalism 
menegaskan bahawa ilmu kolonial mencipta imej 
Timur sebagai eksotik, pasif dan memerlukan 
campur tangan Barat. Michel Foucault pula 
menyatakan bahawa pengetahuan sentiasa berkait 
rapat dengan kuasa. Maka, setiap bentuk ilmu adalah 
sebahagian daripada strategi kawalan dan dominasi. 
Dalam konteks ini, institusi muzium memainkan 
peranan penting sebagai medium visual dan fizikal 
yang menyebarkan serta mengabsahkan ilmu 
kolonial kepada masyarakat awam. Muzium bukan 
sahaja berfungsi sebagai tempat pengumpulan dan 
klasifikasi artifak, tetapi juga sebagai alat ideologi 
negara kolonial yang mempamerkan keagungan 
empayar dan memperlihatkan tanah jajahan sebagai 
sumber kekayaan dan eksotisme. Muzium seperti 
British Museum, Musée de l’Homme di Paris dan 
Museum für Völkerkunde di Berlin menjadi tapak 
utama untuk mempamerkan hasil rampasan dan 
kajian dari wilayah jajahan.

Hubungan antara ilmu kolonial dan muzium 
dapat difahami melalui konsep simbiosis, iaitu 
satu bentuk hubungan saling bergantung dan saling 
memperkukuh antara dua sistem pengetahuan dan 
institusi. Teori simbiosis dalam ilmu sosial digunakan 
secara analogi untuk menerangkan bagaimana 
institusi dan wacana saling mempengaruhi dalam 
pembentukan struktur kuasa dan makna. Dalam kes 
ini, ilmu kolonial menyediakan naratif, klasifikasi 
dan justifikasi terhadap koleksi muzium, manakala 
muzium pula menyediakan pentas material dan 

legitimasi awam bagi ilmu kolonial untuk di 
normalisasi.

Ciri-ciri hubungan simbiosis ini dapat dilihat 
dalam pelbagai aspek kurator dan epistemologi. 
Ilmu kolonial membentuk wacana tentang “Lain”, 
mengklasifikasikan budaya bukan-Barat sebagai 
primitif, dan menghasilkan naratif penyelamatan 
yang meletakkan penjajah sebagai pelindung 
warisan. Muzium kolonial pula memberi visual 
dan menyebarkan naratif tersebut melalui pameran, 
label, susunan galeri dan estetika ruang. Sebagai 
contoh, galeri muzium sering disusun mengikut 
hierarki peradaban dari “primitif” ke “moden”, 
sekali gus memperkukuh logik evolusi sosial yang 
memihak kepada Barat.

Dalam konteks Malaysia, hubungan simbiosis 
ini dapat dilihat melalui kajian dan pameran artifak 
seperti manuskrip, keris dan tekstil Melayu yang 
dibingkai dalam naratif kolonial. Penulisan oleh 
pegawai British seperti Richard Winstedt bukan 
sahaja menghasilkan sistem klasifikasi sejarah dan 
bahasa Melayu, tetapi juga menjadi asas kepada 
pameran muzium di London yang menunjukkan 
pencapaian saintifik empayar. Kajian tempatan 
menunjukkan bahawa institusi muzium di Malaysia 
masih terperangkap dalam struktur epistemologi 
kolonial, dan memerlukan transformasi yang 
berakar kepada falsafah tempatan.

Penggunaan teori simbiosis dalam kajian ini 
membolehkan kita menolak anggapan bahawa 
muzium hanyalah tempat penyimpanan objek, 
dan ilmu kolonial hanyalah aktiviti akademik. 
Sebaliknya, kedua-duanya dilihat sebagai komponen 
sistemik dalam pembentukan kuasa, makna dan 
memori kolektif. Ia juga membantu membongkar 
bahawa struktur dominasi kolonial bukan sahaja 
fizikal, tetapi juga intelektual dan simbolik yang 
disebarkan melalui pameran, label, ruang dan 
naratif.

Implikasi epistemologi daripada hubungan 
ini amat besar. Ia menghasilkan sistem ilmu yang 
mengutamakan logik Barat dan menyingkirkan 
epistemologi tempatan. Muzium menjadi instrumen 
penyebaran pengetahuan secara unilateral, 
menyukarkan masyarakat jajahan untuk membina 
naratif sendiri. Dalam konteks kontemporari, 
kefahaman terhadap simbiosis ini penting bagi 
menggalakkan proses dekolonisasi ilmu, kurasi 
alternatif, dan pengiktirafan sistem ilmu bukan-
Barat termasuk Islam dan pengetahuan masyarakat 
asal.

JATMA 14(1) 2026 #7.indd   98 27/01/2026   10:06



99Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

EVOLUSI PERANAN MUZIUM DALAM 
PROJEK PENJAJAHAN

Institusi muzium moden tidak lahir dalam ruang 
kosong, ia merupakan sebahagian daripada 
projek imperialis yang bertujuan membina dan 
mengekalkan kuasa penjajahan. Dalam sejarah 
Eropah dari abad ke-17 hingga ke-20, muzium 
mengalami transformasi bertahap daripada ruang 
pengumpulan eksotik kepada institusi ideologi yang 
memainkan peranan penting dalam pembentukan 
wacana kolonial. Evolusi ini dapat difahami melalui 
empat fasa utama yang saling berkait dan membentuk 
asas kepada sistem kuratorial kontemporari.

FASA EKSPEDISI DAN PENGUMPULAN           
(ABAD KE-17–18)

Fasa awal perkembangan muzium Eropah berkait 
rapat dengan misi penjelajahan dan penjajahan oleh 
kuasa-kuasa seperti Britain, Belanda, Perancis dan 
Sepanyol. Artifak dari wilayah asing dikumpulkan 
sebagai lambang kekuasaan dan dominasi. Koleksi 
awal ini sering disusun dalam bentuk cabinet of 
curiosities, iaitu ruang pameran yang menampilkan 
objek eksotik seperti tengkorak, fosil, manuskrip 
dan alat budaya tempatan tanpa naratif saintifik 
yang jelas (Impey & MacGregor 1985). Contohnya, 
penubuhan British Museum pada tahun 1753 
menggabungkan koleksi buku, manuskrip dan 
artifak dari koloni sebagai simbol kekayaan empayar 
(Bennett 1995). Begitu juga dengan Ashmolean 
Museum di Oxford yang menempatkan koleksi hasil 
pelayaran dan dagangan, mencerminkan hubungan 
erat antara perdagangan kolonial dan pengumpulan 
budaya (MacKenzie 2009).

FASA ILMIAH DAN SISTEMATISASI               
(ABAD KE-19)

Menjelang abad ke-19, perkembangan ilmu 
sains moden seperti antropologi, arkeologi dan 
etnografi telah mengubah fungsi muzium daripada 
ruang kehairanan kepada institusi sistematik yang 
menginstitusikan ilmu kolonial. Artifak diperoleh 
melalui rampasan perang, ekspedisi saintifik dan 
penjajahan, lalu diklasifikasikan mengikut logik 
taksonomi Barat yang menekankan evolusi budaya 
dan ras. Muzium menjadi bukti fizikal kekuasaan 
kolonial, di mana koleksi etnografi dipamerkan 
secara berperingkat dari “primitif” ke “moden”, 
seperti yang dapat dilihat di Pitt Rivers Museum 
di Oxford. Di Paris, Musée d’Ethnographie du 

Trocadéro menjadi pusat visualisasi dunia bukan 
Barat, memperkukuh naratif bahawa masyarakat 
terjajah berada dalam tahap peradaban yang lebih 
rendah dan memerlukan bimbingan Barat (Gosden 
& Knowles 2001).

FASA IDEOLOGISASI DAN PENDIDIKAN 
KOLONIAL (AWAL ABAD KE-20)

Pada fasa ini, muzium berfungsi sebagai instrumen 
ideologi empayar yang memaparkan imej penjajah 
sebagai pelindung, pencipta ketamadunan dan 
pembawa kemajuan. Galeri tetap diwujudkan untuk 
menceritakan kejayaan imperialis dan kegagalan 
masyarakat tempatan, manakala reka bentuk 
bangunan muzium meniru estetik klasik Eropah 
bagi menampilkan autoriti dan peradaban. Empire 
Exhibition yang diadakan di London pada tahun 
1924 dan 1938 merupakan contoh jelas bagaimana 
muzium dan pameran digunakan untuk menampilkan 
“kemajuan” kolonial kepada masyarakat British. Di 
Asia Tenggara, Muzium Raffles di Singapura (kini 
Asian Civilisations Museum) digunakan untuk 
mendidik penjajah dan pentadbir kolonial tentang 
masyarakat Timur, sambil mengekalkan naratif 
dominasi dan eksotisme (Barringer & Flynn 1998).

FASA PASCA KOLONIAL DAN LEGASI 
KURATORIAL

Walaupun banyak negara bekas jajahan mencapai 
kemerdekaan pada pertengahan abad ke-20, 
warisan kuratorial kolonial kekal dalam bentuk 
naratif, metodologi dan struktur galeri. Muzium 
Negara Malaysia yang ditubuhkan pada tahun 
1957, misalnya, dibentuk berdasarkan struktur 
taksonomi British. Walaupun koleksi Melayu dan 
Islam diwujudkan, naratif yang mendasari pameran 
masih menggambarkan masyarakat Melayu sebagai 
statik dan tidak berubah, selari dengan pandangan 
kolonial terhadap budaya Timur (Dellios 1999; Abd 
Jalal et al. 2020).

Kajian tempatan menunjukkan bahawa struktur 
pameran muzium di Malaysia masih mengekalkan 
logik Barat seperti garis masa linear dan klasifikasi 
peradaban, manakala koleksi di muzium bekas 
penjajah tidak dikembalikan dan kekal sebagai 
warisan empayar (Abd Jalal et al. 2020). Muzium 
bukan sahaja menyimpan objek, tetapi turut 
membina naratif, simbol dan imaginasi tentang 
kuasa. Ia berfungsi sebagai institusi budaya yang 
memperkukuh legitimasi penjajahan melalui artifak, 
naratif dan persembahan visual. Memahami evolusi 

JATMA 14(1) 2026 #7.indd   99 27/01/2026   10:06



100	Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

ini penting untuk memutuskan rantai warisan 
epistemologi kolonial yang masih membayangi 
kurasi kontemporari. Ia membuka ruang kepada 
usaha dekolonisasi muzium, termasuk pemulangan 
artifak, pengiktirafan epistemologi tempatan, dan 
pembinaan naratif alternatif yang lebih adil dan 
inklusif.

MEKANISME PENERAPAN ILMU KOLONIAL 
DALAM PAMERAN MUZIUM

Institusi muzium bukan sekadar ruang fizikal untuk 
menyimpan dan mempamerkan objek, ia merupakan 
tapak wacana yang memainkan peranan aktif dalam 
pembentukan dan penyebaran ideologi kolonial. 
Melalui pemilihan, susun atur, dan interpretasi objek, 
muzium kolonial membentuk cara pengunjung 
memahami Dunia bukan-Barat. Mekanisme ini 
bersifat sistemik dan sarat dengan makna ideologi, 
di mana setiap keputusan kuratorial mencerminkan 
struktur kuasa dan epistemologi dominan. Lima 
strategi utama dapat dikenal pasti dalam penerapan 
ilmu kolonial dalam pameran muzium.

TAKSONOMI ILMIAH KOLONIAL

Salah satu mekanisme utama ialah penggunaan 
sistem klasifikasi Barat untuk menyusun objek 
dari tanah jajahan. Artifak dikategorikan mengikut 
kronologi, fungsi, atau evolusi budaya, dengan susun 
atur galeri yang menunjukkan peralihan daripada 
“primitif” ke “bertamadun”, meletakkan budaya 
Barat sebagai kemuncak bertamadun. Pendekatan ini 
menghapuskan epistemologi tempatan seperti sistem 
kosmologi Islam, adat Melayu, atau kepercayaan 
masyarakat asal, dan meletakkan budaya koloni 
sebagai peninggalan masa silam yang tidak relevan 
dengan kehidupan moden (Hooper-Greenhill 2000; 
Kraft 2018). Contohnya, koleksi etnografi di Pitt 
Rivers Museum disusun mengikut fungsi alat, bukan 
mengikut asal usul budaya, menyebabkan makna 
asal objek hilang dan digantikan dengan logik 
saintifik Barat yang abstrak dan terpisah daripada 
konteks sosial yang asal.

NARATIF PENEMUAN DAN PENYELAMATAN

Ilmu kolonial sering memaparkan objek sebagai 
“ditemui” atau “diselamatkan” oleh sarjana Barat 
daripada kehancuran, sekali gus memberikan 
justifikasi moral terhadap penjajahan dan 
pemindahan artifak ke Barat. Naratif ini menafikan 
hak milik dan agensi komuniti asal, dan membina 

imej penjajah sebagai pelindung budaya dunia. 
Kajian tempatan menunjukkan bahawa naratif ini 
turut digunakan dalam konteks Tanah Melayu, di 
mana artifak seperti manuskrip Jawi, keris dan 
tekstil Melayu dipamerkan tanpa melibatkan naratif 
pemilik asal atau konteks spiritualnya (Abd Jalal 
et al. 2020). Kajian Skeat dan Blagden terhadap 
budaya pra-Islam masyarakat Melayu dan Orang 
Asli, misalnya, menonjolkan penjajah sebagai 
penyelamat budaya “asli” yang kononnya terancam 
oleh Islamisasi (Schauer 2012). Naratif ini turut 
diteruskan dalam pameran muzium besar di Barat, 
seperti paparan mumia Mesir yang disertai dengan 
kisah bagaimana ahli arkeologi British “menemui” 
dan “memulihara” warisan kuno. Artifak Melayu, 
India dan Afrika pula sering ditunjukkan sebagai 
peninggalan zaman silam tanpa kesinambungan 
dengan komuniti moden, sekaligus menafikan 
kedaulatan ilmu tempatan dan memberi legitimasi 
moral kepada kolonialisme.

OBJEKTIFIKASI DAN PENGEKSTRAKAN 
KONTEKS

Objek dari kolonial sering dipamerkan sebagai 
“benda mati” tanpa naratif sosial, spiritual atau 
makna asal. Ia kehilangan fungsi sakral, hubungan 
dengan komuniti, dan makna kosmologi. Tengkorak 
manusia, alat pemujaan, dan kitab suci dipamerkan 
seperti bahan kajian saintifik, manakala kaligrafi 
Islam dipisahkan daripada teks Al-Qur’an dan 
hanya dinilai dari aspek estetika. Implikasi utama 
pendekatan ini ialah pengubahan warisan hidup 
menjadi tontonan eksotik, serta pengasingan objek 
daripada sistem kepercayaan asal. Muzium kolonial 
dengan itu berperanan dalam membekukan budaya 
bukan-Barat sebagai “masa silam” yang tidak 
relevan dengan masa kini (Ryan 2015).

REKA BENTUK VISUAL DAN ESTETIKA 
KOLONIAL

Reka bentuk pameran muzium kolonial direka 
untuk mengawal pengalaman pelawat secara halus 
melalui penggunaan cahaya suram, susun atur 
linear, label ilmiah sepihak, dan jarak fizikal antara 
objek dan pengunjung. Bahasa label biasanya 
dalam perspektif luar (third-person), tanpa suara 
komuniti asal, dan objek dari koloni dipamerkan 
dengan estetik misteri atau eksotik (Preziosi 2004). 
Contohnya, pameran Asia Tenggara di muzium 
Eropah sering menggunakan lampu kuning suram 
dan teks dramatik seperti “tribal legacy” atau 

JATMA 14(1) 2026 #7.indd   100 27/01/2026   10:06



101Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

“forgotten civilization”, yang membina persepsi 
bahawa budaya tersebut telah pupus dan hanya 
wujud sebagai bahan tontonan.

PEMBUNGKAMAN SUARA KOMUNITI ASAL

Salah satu ciri paling ketara dalam mekanisme 
kolonial ialah penghapusan naratif masyarakat 
asal daripada wacana muzium. Komuniti dilihat 
hanya sebagai pengeluar objek, bukan sebagai 
pentafsir sejarah mereka sendiri. Muzium menjadi 
suara tunggal penjajah, dan pengetahuan tempatan, 
spiritual atau pengalaman hidup tidak dimasukkan 
dalam label dan pameran. Contohnya, Muzium 
British jarang menyatakan bagaimana objek 
diperoleh melalui rampasan atau perjanjian yang 
tidak seimbang. Ketiadaan naratif ini menjadikan 
muzium sebagai ruang yang menyebarkan 
“kebenaran” kolonial secara sepihak dan sistematik 
(Greer Valley 2017).

Mekanisme penerapan ilmu kolonial dalam 
pameran muzium bukan sahaja bersifat teknikal, 
tetapi merupakan proses politik dan epistemik yang 
menghasilkan kuasa simbolik. Muzium kolonial 
berperanan dalam ‘menerbitkan’ kebenaran kolonial 
dan menyebarkannya secara sistematik. Ia adalah 
medan kuasa yang menyusun siapa yang boleh 
bercakap, siapa yang hanya dipamerkan, dan siapa 
yang menentukan makna sesuatu artifak. Menyedari 
mekanisme ini penting untuk membuka ruang kepada 
pendekatan kuratorial dekolonial dan pluralistik 
yang adil serta beretika. Ia juga menjadi asas kepada 
usaha membina semula sistem pengetahuan yang 
mengiktiraf suara, makna dan nilai komuniti asal.

KRITIKAN PASCAKOLONIAL DAN USAHA 
DEKOLONISASI DALAM MUSEOLOGI

Sejak dekad 1980-an, pendekatan pasca kolonial 
mula mencabar dominasi naratif kolonial dalam 
institusi muzium. Kritikan ini bukan sahaja 
membongkar sejarah penjajahan yang disenyapkan, 
tetapi juga menuntut penstrukturan semula sistem 
kuratorial, epistemologi, dan hubungan kuasa dalam 
pameran muzium. Muzium moden, yang selama 
ini dianggap sebagai institusi neutral dan saintifik, 
mula dilihat sebagai alat hegemoni epistemik yang 
menyebarkan naratif dominan melalui representatif 
visual dan kuratorial.

ASAS TEORI PASCAKOLONIAL DALAM 
KRITIKAN MUZIUM

Sarjana pasca kolonial seperti Edward Said, Homi 
Bhabha dan Gayatri Spivak telah memberikan 
kerangka teori yang penting dalam memahami 
bagaimana institusi muzium berperanan dalam 
pembentukan dan pengekalan wacana kolonial. 
Said (1978) memperkenalkan konsep Orientalisme, 
iaitu cara Barat mentafsir Timur sebagai eksotik, 
lemah dan memerlukan bimbingan. Dalam 
konteks muzium, orientalisme diterjemahkan 
melalui pameran yang menampilkan budaya Timur 
sebagai “lain” dan “terbelakang”. Spivak (1988) 
pula menekankan bahawa suara subaltern, iaitu 
golongan yang terpinggir dan tidak memiliki kuasa 
untuk menuturkan sejarah mereka sendiri sering 
disenyapkan dalam wacana muzium. Bhabha (1994) 
menambah bahawa muzium berperanan dalam 
menstabilkan identiti kolonial melalui pameran 
yang kelihatan objektif tetapi sebenarnya sarat 
dengan makna politik dan ideologi.

BENTUK-BENTUK USAHA DEKOLONISASI 
MUZIUM

Dekolonisasi muzium bukan sekadar pemulangan 
artifak, tetapi melibatkan transformasi menyeluruh 
terhadap epistemologi, etika dan struktur institusi. 
Antara bentuk usaha dekolonisasi yang semakin 
mendapat perhatian (Barringer & Flyyn 1998) ialah:
•	 Repatriasi: Pemulangan artifak kepada komuniti 

asal, seperti pemulangan Benin Bronzes kepada 
Nigeria.

•	 Kurasi Kolaboratif: Komuniti asal terlibat 
secara aktif dalam pentafsiran, susun atur dan 
naratif pameran.

•	 Label Alternatif: Naratif bukan-Barat diberikan 
ruang sejajar dengan naratif kurator Barat.

•	 Audit Naratif: Institusi mengkaji semula asal-
usul koleksi dan naratif sejarah yang dibentuk 
secara sepihak.

Contoh muzium yang telah mengaplikasikan 
pendekatan ini termasuk Museum of New Zealand 
Te Papa Tongarewa yang mengamalkan model 
bicultural governance antara suku kaum Māori 
dan bukan Māori, serta National Museum of the 

JATMA 14(1) 2026 #7.indd   101 27/01/2026   10:06



102	Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

American Indian di Amerika Syarikat yang memberi 
ruang penuh kepada suara suku kaum asli dalam 
pameran mereka.

STRATEGI INSTITUSI MUZIUM GLOBAL

Beberapa institusi muzium besar di Barat telah 
memulakan langkah ke arah dekolonisasi, walaupun 
dalam bentuk yang berbeza dan kadangkala terbatas:

Institusi Strategi Dekolonisasi

British Museum Menyatakan asal usul rampasan, tetapi belum memulangkan artifak.

Humboldt Forum, Berlin Menyemak semula naratif kolonial dalam koleksi Afrika.

Musée du Quai Branly, Paris Memulakan pemulangan artifak kepada Benin dan Senegal.

Weltmuseum, Vienna Mengadakan pameran yang dikurasi oleh kurator luar dari Dunia Selatan.

Langkah-langkah ini menunjukkan kesedaran 
awal terhadap keperluan dekolonisasi, namun masih 
berdepan pelbagai cabaran dari segi struktur institusi, 
etika kuratorial dan dominasi wacana Barat.

KRITIKAN TERHADAP PROSES DEKOLONISASI

Walaupun usaha dekolonisasi semakin berkembang, 
ia tidak terlepas daripada kritikan. Antara isu utama 
yang dibangkitkan (Abdul Rahim et al. 2017) ialah:
•	 Simbolik semata-mata: Banyak usaha hanya 

bersifat token semata tanpa perubahan 
mendalam terhadap struktur dan naratif.

•	 Dominasi sarjana Barat: Suara komuniti asal 
masih dikawal oleh kurator dan ahli akademik 
Barat.

•	 Kurangnya kesedaran etika: Tiada pertimbangan 
terhadap nilai agama, spiritual dan adat 
tempatan.

•	 Proses lambat dan tidak menyeluruh: Tidak 
mengakui kerosakan epistemik yang telah 
berlaku akibat penjajahan.

Kritikan ini menunjukkan bahawa dekolonisasi 
bukan sekadar tindakan pentadbiran, tetapi 
memerlukan perubahan paradigma yang mendalam 
dan berterusan.

IMPLIKASI KEPADA DUNIA ISLAM DAN 
ALAM MELAYU

Dalam konteks Dunia Islam dan Alam Melayu, 
dekolonisasi muzium mempunyai implikasi yang 
besar. Dunia Islam memiliki warisan epistemik 
tersendiri seperti fiqh, adab, dan falsafah ilmu yang 
boleh menjadi alternatif terhadap pendekatan Barat. 
Proses dekolonisasi di Alam Melayu menuntut 
pengiktirafan terhadap ilmu Islam, manuskrip Jawi, 

sejarah ulama dan naratif tempatan yang selama ini 
disenyapkan atau dimanipulasi.

Kajian tempatan seperti oleh Abd Jalal et al. 
(2020) menekankan keperluan untuk membangunkan 
konsep muzium berasaskan kearifan tempatan 
Melayu-Islam sebagai alternatif kepada worldview 
Barat yang dominan. Perlu wujud kurator Muslim 
dekolonial yang memiliki pengetahuan dua arah: 
ilmu kurasi moden dan ilmu adab-ilmiah warisan 
Islam. Ini penting untuk membina naratif yang 
bukan sahaja adil, tetapi juga berakar kepada tradisi 
keilmuan tempatan yang kaya dan berwibawa.

Dekolonisasi muzium bukan sekadar usaha 
logistik atau pentadbiran, tetapi merupakan 
revolusi epistemik yang menuntut perubahan cara 
kita memahami pengetahuan, sejarah dan kuasa. 
Kritikan pasca kolonial telah membuka jalan kepada 
kesedaran ini, namun tanggungjawab seterusnya 
ialah membina semula naratif alternatif yang adil, 
berakar dan membebaskan. Dalam konteks Alam 
Melayu dan Dunia Islam, usaha ini bukan sahaja 
relevan, tetapi mendesak demi keadilan sejarah 
dan pemulihan warisan ilmu yang telah lama 
dipinggirkan.

KESIMPULAN

Artikel ini telah mengupas secara mendalam 
hubungan simbiosis antara ilmu kolonial dan 
institusi muzium, serta bagaimana kedua-duanya 
saling memperkukuh dalam membentuk dan 
menyebarkan wacana penjajahan. Ilmu kolonial 
menyediakan naratif, klasifikasi dan justifikasi 
akademik yang berpaksikan kepada ideologi 
dominasi, manakala muzium bertindak sebagai 
pentas visual yang mengabsahkan dominasi tersebut 
di ruang awam melalui mekanisme kuratorial yang 
bersifat hegemonik dan sepihak.

JATMA 14(1) 2026 #7.indd   102 27/01/2026   10:06



103Ahmad Farid Abd Jalal, Ibrahim Majdi Mohamad Kamil & Rahimin Affandi Abdul Rahim

Analisis terhadap evolusi muzium menunjukkan 
bahawa institusi ini bukan sahaja berfungsi sebagai 
tempat penyimpanan artifak, tetapi juga sebagai 
alat ideologi yang membentuk persepsi masyarakat 
terhadap Dunia Bukan-Barat. Mekanisme 
seperti taksonomi budaya, naratif penyelamatan, 
objektifikasi artifak, dan pembungkaman suara 
komuniti asal membuktikan bahawa kuasa kolonial 
bukan sahaja bersifat material, tetapi juga epistemik. 
Kritikan pasca kolonial yang muncul sejak dekad 
1980-an telah membuka ruang kepada pelbagai 
usaha dekolonisasi dalam bidang museologi. Usaha 
seperti repatriasi, kurasi kolaboratif, audit naratif dan 
pengiktirafan epistemologi tempatan menunjukkan 
arah perubahan yang positif, namun masih berdepan 
cabaran dari segi struktur institusi, etika kuratorial 
dan dominasi wacana Barat.

Dalam konteks Malaysia dan Dunia Islam, 
dekolonisasi muzium menuntut pengiktirafan 
terhadap warisan ilmu Islam, manuskrip Jawi, 
sejarah ulama dan naratif tempatan yang selama 
ini dipinggirkan. Hanya dengan pendekatan yang 
adil, berakar dan membebaskan, institusi muzium 
dapat memainkan peranan baharu sebagai ruang 
dialog, pemulihan dan keadilan sejarah. Kesedaran 
terhadap hubungan simbiosis antara ilmu kolonial 
dan muzium adalah langkah awal yang penting. 
Namun, transformasi sebenar hanya akan berlaku 
apabila institusi muzium sanggup melepaskan 
monopoli tafsiran dan membuka ruang kepada suara 
komuniti asal, termasuk sistem nilai, spiritualiti, dan 
sejarah lisan mereka. Dekolonisasi bukan sekadar 
pembetulan sejarah, tetapi pembinaan semula 
sistem pengetahuan yang lebih inklusif, beretika dan 
berakar kepada realiti tempatan. 

RUJUKAN

Abd Jalal, A.F., Abdul Rahim, R.A. & Ahmad Adam Broughton, 
M. Y. 2020. Muzium dan kedaulatan institusi beraja di 
Malaysia. Jurnal ‘Ulwan 5(1): 27–44.

Abd Jalal, A.F., Awang Pawi, A.A. & Abdul Rahim, R. A. 2020. 
Konsep muzium baru: Analisis kritikal pemikiran kolonial 
terhadap bangsa Melayu. Jurnal Melayu Sedunia 3(1): 
122–147.

Abdul Rahim, R.A., Abdul Jalal, A.F., Ismail, H., Ismail, A.H. 
& Abd Razak, M.I. 2017. Pengaruh ilmu kolonial dalam 
permuziuman di Malaysia: Satu analisis. E-Academia 
Journal 6(1): 127–141.

Barringer, T. & Flynn, T. 1998. Colonialism and the object: 
Empire, material culture and the museum. Routledge.

Bennett, T. 1995. The birth of the museum: History, theory, 
politics. Routledge.

Bhabha, H.K. 1994. The location of culture. Routledge.
Clifford, J. 1988. The predicament of culture: Twentieth-century 

ethnography, literature, and art. Harvard University Press.
Dellios, P. 1999. Museums and nation-building in Malaysia: 

The politics of representation. Journal of Southeast Asian 
Studies 30(2): 345–360.

Foucault, M. 1980. Power knowledge: Selected interviews and 
other writings 1972–1977. Pantheon Books.

Gosden, C. & Knowles, C. 2001. Collecting colonialism: 
Material culture and colonial change. Berg.

Gramsci, A. 1971. Selections from the prison notebooks. 
International Publishers.

Greer Valley. 2017. Confronting the museum’s colonial past: 
Towards new strategies of institutional critique. University 
of Stellenbosch.

Hooper-Greenhill, E. 2000. Museums and the interpretation of 
visual culture. Routledge.

Impey, O. & MacGregor, A. 1985. The origins of museums: The 
cabinet of curiosities in sixteenth- and seventeenth-century 
Europe. Clarendon Press.

Ismail, A.H., Abdul Rahim, R.A. & Kamil, I.M.M. 2025. 
Konsep muzium dalam perspektif Barat dan isu kearifan 
tempatan Melayu-Islam: Satu sorotan awal. MINDEN 
Journal of History and Archaeology 2(1): 179–194.

Kraft, S. 2018. Acknowledging the colonial past: Display 
methods of ethnographic objects. Seton Hall University.

Latour, B. 2005. Reassembling the social: An introduction to 
actor-network-theory. Oxford University Press.

MacKenzie, J.M. 2009. Museums and empire: Natural history, 
human cultures and colonial identities. Manchester 
University Press.

Preziosi, D. 2004. Brain of the earth’s body: Museums and the 
fabrication of modernity. University of Minnesota Press.

Ryan, L. 2015. Transcending boundaries: The arts of Islam. 
University of Western Sydney.

Said, E.W. 1978. Orientalism. Pantheon Books.
Schauer, M. 2012. Colonial knowledge and the construction of 

Malay identity. Journal of Southeast Asian Studies 43(3): 
421–440.

Spivak, G.C. 1988. Can the subaltern speak? In C. Nelson & L. 
Grossberg (Eds.), Marxism and the interpretation of culture 
(pp. 271–313). University of Illinois Press.

JATMA 14(1) 2026 #7.indd   103 27/01/2026   10:06


